
DOI: https://doi.org/10.59647/978-617-8800-50-5/1

В. Г. ЧЕРНЕЦЬ, О. М. МАРКОВА 

ФІЛОСОФІЯ ІНСТРУМЕНТУ –  
ФІЛОСОФІЯ МУЗИКИ:

АКТУАЛЬНИЙ УКРАЇНОЗНАВЧИЙ АСПЕКТ

Монографія

Книга 1

Київ
Видавництво Ліра-К

2026



УДК 78.01(02)
Ч-42

DOI: https://doi.org/10.59647/978-617-8800-50-5/1

Рекомендовано до друку Вченою радою ОНМА імені А.В.Нежданової 
(протокол № 11 від 05 лютого 2026 р.)

Рецензенти:
В. Д. Шульгіна, доктор мистецтвознавства, професор 
О. А. Тарасенко, доктор мистецтвознавства, професор 
Т. К. Гуменюк, доктор філософських наук, професор 

Чернець В. Г., Маркова О. М.
Ч-42          Філософія інструменту  – філософія музики: актуальний 

українознавчий аспект : монографія. Кн. 1. – Київ : Видавництво  
Ліра-К, 2026. – 130 с.

ISBN 978-617-8800-50-5
Монографія присвячена проблематиці філософії музики як наступ-

ного щабеля культурознавства після  століть визнання першісності ес-
тетики на базі літератури і зображальних мистецтв, розбудов естетики 
художнього знака, при тому що музичні проєкції того суперечили іде-
альній природі мистецтва, ідеальним заставам мистецького світу взагалі. 
Відновлення значущості ідеальних цінностей соціума в їх мистецькій 
втіленості стимулюють відновлення символізму філософії музики як 
основи філософсько-мистецького наукового простору, невідривного від 
позараціональних способів вибудови знання. 

Книга 1: «Філософія інструменту – філософія музики» – демонструє 
визначальну ідею актуального піфагорейства, що продовжує філософ-
ську пролонгацію Гармонії світу в конкретику системи виразності му-
зичної сфери через усвідомлення сакрального зачину усіх без винятку 
інструментів та «інструменту у тілі людини – співочого голосу, вокалу 
як найбільш довершеного і складного інструменту з усіх, вибудовуваних 
у «доповнення» тілесних можливостей людини. 

Книга адресована митцям і музикантам-фахівцям в першу чергу 
з установкою про пам’ять, що європейська система музичного навчан-
ня і функціонування музики у цілому закладена церковною практикою, 
і саме християнський культ виділяється із сукупності світових релігій за 
його багате наповнення музикою. 

УДК 78.01(02)
Усі права застережено. Копіювання, сканування, запис на електронні носії  

і тому подібне будь-якої частини видання заборонено

ISBN 978-617-8800-50-5		    © Чернець В. Г.,  Маркова О. М., 2026
				      © Видавництво Ліра-К, 2026



3

ЗМІСТ

ВСТУП............................................................................................4

РОЗДІЛ І. 
ФІЛОСОФІЯ ІНСТРУМЕНТУ У СТАНОВЛЕННІ 
ФІЛОСОФІЇ МУЗИКИ.............................................................. 11
1.1. Філософія ліри та інструментальний початок музики........ 11
1.2. Філософія голосу і струнно-щипкової гри, філософія 

духових та ударних інструментів ........................................19
1.3. Філософія духових та ударних інструментів  

у витримуванні мусікійських проєкцій у грі.......................58

РОЗДІЛ ІІ. МУЗИЧНИЙ ІНСТРУМЕНТАЛІЗМ 
У ВИРАЗНОСТІ РІЗНИХ ВИДІВ МИСТЕЦТВ 
І КУЛЬТУР-АКТІВ У ВТІЛЕННІ  
«ФІЛОСОФІЇ ТВОРЧОЇ КОМУНІКАЦІЇ»........................88

РЕЗЮМЕ З ПОЗИЦІЙ «ФІЛОСОФІЇ МУЗИКИ» 
РІЗНОІНСТРУМЕНТАЛЬНОГО ЇЇ ПОДАННЯ................ 117

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ........................119



4

ВСТУП

Останні роки відзначені сплеском досліджень в галузі му-
зичної семіотики, що складає відгомін еволюції музично-ес-
тетичного знання, яке пережило від ХІХ  сторіччя ряд гучних 
підйомів у своєму науковому і міждисциплінарному самоствер-
дженні попри філософсько-музичне знання, що, здавалося, на-
уково-термінологічно більш підходило для очолення загаль-
но-методологічного підходу до музики і її спеціальної теорії. 
Адже саме філософія як «наука наук» класичної доби XVIII–
ХIX століть, будучи спрямованою на мистецько-дослідницьку, 
музичну у тому числі, діяльність, логічно висувалася у вигляді 
«філософії музики» по відношенню сукупності мистецтвознав-
чих – музикознавчих – спеціальних дисциплін у функції мето-
дологічно провідної наукової сфери. 

Однак титул «спекулятивної теорії музики» («зависокої» те-
орії музики) отримала не філософія музики, а музична естетика, 
її зв’язок, закріплений тим терміном, із почуттєвою сенсори-
кою, із речовістю-тілесністю змістовного наповнення структур. 
І це склало відповідність позитивістським тенденціям філософ-
ського знання як такого, коли в «науці-наук» усвідомлювалась 
першість то методів фізики, то хімії-фізіології, природознав-
ства у цілому, минаючи ідеально-психологічні накопичення, 
тим більш теологічно-богословські чинники мислення (які зу-
мовили, до речі, народження філософії як науки загалом). 

Сфера естетичного знання отримала інтенсивне визнання 
у добу романтизму, заохочуючи в музичній практиці запал по-
шуку мовленнєвої виразності у музичних надбаннях. Тим по-
рушувалася велична штучність музичних абстракцій, що йшли 
від візантійства церковної музики, на користь пошуків в ній 
«емоційних моделей» того, що назвали «тембром-амплуа» [26, 
с. 362-456] у вокальній області з її аналогами в інструмента-
лістиці, «розчиненням» вокальності у театрально-драматичній 



5

декламаційності (Р. Вагнер і «вагнерізм», Ж. Бізе, М. Мусорг-
ський, Е.  Гріг, В.  Ребіков, Л.  Яначек, Нововіденці з їх Sprech-
stimme тощо).

Здійснення секуляризації в науковому знанні і у мистець-
кій практиці було загальмоване символістським світовідчуттям 
кінця ХІХ – початку ХХ століття, сама назва якого вказувала на 
релігійні корені і відповідні філософські концепції, у тому чис-
лі декларативно атеїстичні (Ф. Ніцше, ін.), але методологічно 
відсунені від послідовного логічно-раціоналістичного принци-
пу вибудови. Маємо ознаки тотальної психологізації наукового 
і мистецького творення, починаючи від «нової фізики» полів та 
енергій і кінчаючи неопозитивізмом Маха–Авенаріуса, де «еле-
ментом» світобудови виступає не матерія атому, але психологіч-
не утворення «відчуття». 

Причому, ця психологізація спрямовувалася на усвідомлен-
ня значущості родового-надіндивідуального, що співвідносне 
із релігійним уявленням про «обоженість» особистості (гума-
нізм Нового часу акцентував «олюдненість» у Божественому, 
аж до підкреслень у німецькому живописі XVI ст. трупних плям 
на тілі Сина Божого, що не відповідало навіть життєвій правді 
загибелі на хресті пересічної людини на протязі дня). 

Повнота «антиматеріалістичного» перевороту у науково-
му знанні стала демонстративною у епоху пост-поставангарду, 
коли, за Ж. Бодріаром [24], культура восторжествувала «логікою 
символічної системи», коли «епідемія знаку» народжує симуля-
кр, тобто знак, що «приховує» дійсність неіснування зазначено-
го [27]. І якщо постструктуралістські узагальнення виводять на 
ідею «смерті автора», маючи на увазі самостійність смислових 
конструкцій, творені споживачами мистецької продукції від-
носно авторів тих текстових побудов, то категорично «розчиня-
ється» знакова наповненість не тільки музики (щодо останньої 
красномовно з 1980-х виступає формула У. Еко: музика – семі-
отична система, але без семантичної сфери [415, с. 187]), однак 
і мистецьких надбань у цілому – на рівні пост-поставангарду 
2010-х. Оскільки «пафос правди життя» у пост-поставангарді 
тримається на симулякровій «основі інформації про життя», що 



6

постачається прикладною сферою, яка, у свою чергу, живиться 
інформаційними потребами соціума. Тим самим унеможлив-
люється авторське здійснення, закрите «пафосом посилання» 
на позаавторське достоїнство «інформаційного акту».

Вказані умови функціонування мистецтва ще з початку 
2000-х спонукали перегляд естетичного і, особливо, музич-
но-естетичного знання, в яких «речово-почуттєва» база есте-
тизму задекларувала її «замінність» на інформаційний суррогат, 
який здатний той почуттєвий естетизм подати хіба що «умов-
но»-індексивно. Залишається за тією логікою буття науки – «де-
матеріалізована правда» естетичного як естетично-символічно-
го виявлення на рівні ідеальних конструктивних значущостей, 
речові торкання яких індексують надмистецькі цінності буття. 

Тим самим набирає сили філософія мистецтва, філосо-
фія музики, в якій платонівське суміщення мімезису ідей по-
забуттєвого і буття здатна ухопити смисл тієї «емансипації 
речовості» у мистецьких видах, яку за традиційними вимірами 
розглядали у вигляді основи естетичного аналізу артефакта. Бо 
якщо вважати зображальну сферу як мистецтво «втілення форм, 
даних життям», тобто мистецтвом фарб, дерев’яних, металевих 
і т.д. конструкцій, від начал структуралізованих естетичним їх 
відбором, музику – мистецтвом тонів, тобто особливо ритмізо-
ваних звукових виявлень, то поп-артові накопичення в зобра-
жальності і сонористичні в музиці «знімають» взагалі проблему 
естетично апробованої речовості мистецьких об’єктів. 

Сказане зумовлює тематику книги: філософія музики як те-
орія мистецтва всупереч речової цінності естетичного охоплен-
ня «другої реальності». Це явно виступає у відродження кон-
цепції мусікійства, яка висувала музичні втілення на положення 
сутнісних і провідних в науково-мистецькій сфері в силу безпо-
середнього втілення у музичному «матеріалі» правди космічної 
досконалості вираження, відображення якої у мистецтвах «тех-
но» торкалися її опосередковано через матеріальну «обважне-
ність» того, що виступало безпосередньо у математично-астро-
номічних уявленнях, що народжували тоново-інтервальні 
відносини музики. І в тому баченні «емансипації символічно-



7

сті» музичної суті спливає інструменталізм як виток і чинник 
музичного виявлення, в якому основою виступає оречовлення 
в музичних інструментах (в тому числі спів-вокал як інстру-
мент в тілі людини) символічно-числової основи музики. 

Мета книги  – представити філософію музики, провідною 
категорією якої постає музичний інструмент, що забезпечує 
виявлення тонів як втілення космічної досконалості правиль-
них числових відношень, які формують закони психології уваги, 
пам’яті,  стосунків предметів і сутностей, пропорцій художніх 
композицій і речей життєвого оточення, тим самим подаючи фі-
лософію музики як філософію інструментів, починаючи з «фі-
лософії голосу» – інструмента у тілі людини. 

Матеріалізований мімезис у філософії-естетиці Нового часу 
зумовив «співоцентризм» у розумінні виразності європейської 
музичної сфери, у тому числі посилаючись на співочий початок 
європейської художньої традиції, що виросла з християнської 
церковності, базисом для якої став хоровий вокал. Однак в та-
кому секуляризованому тлумаченні ігнорувалася «дематеріа-
лізована» інструментальна основа вокалу, вихідний «ісонний 
інструменталізм» першохристиянського співу і поліфонна емб-
лематичність церковності щодо співочого вміння і його від-
дзеркалюючого інструменталізму, в якому «погашалася» мов-
леннєва афективність-емоційність мелодичних конструкцій. 

Згодом театралізація музичного мислення, піднята, як пра-
пор, Віденською школою, «потопила» у гомофонно-гармоніч-
ній  – профортепіанній/прооркестровій  – системі високу аб-
стракцію класики поліфонічного мислення, захищаючи «право 
на правду життя», на «індивідуалізоване авторство», на втілен-
ня «емоцій-пристрастей» в музиці (то гасло усього ХІХ сторіч-
чя). Однак історичний Великий розум розсудив по-іншому: вік 
Науково-технічної революції і психології підсвідомого відсунув 
класичну новочасову тріаду мистецтв (література-зображаль-
ність-музика) на другорядне положення по відношенню до лі-
дерства архітектури і кіномистецтва. І при цьому «архітектура 
без декору» минулого  століття, позбавившись чітко вираже-
ної прикладної атрибуції (будівлі храмові, палацові, житлово- 



8

повсякденні тощо), у пластиці чистоти ліній і поверхневих утво-
рень знайшла уподібнення безпредметності музичних форм, аж 
поки у творчості Я.  Ксенакіса ці два творчо-видових потоки 
не отримали поєднання. І таке бачення закріпив Л.  Ноно, за-
явивши у «Прометеї» авторство архітектора на першому місці, 
а створювача музичного ряду (кого традиційно називали «ком-
позитором») на другому, а то і третьому.

Що ж до кінематографа, то музикальність «великого німо-
го» стала відзнакою його художнього буття, а стрічка із звуко-
вою доріжкою вивела музику на найважливіше положення її як 
інструменту охудожнення мистецтва «рухливої фотографії».

А в музиці як такій від початку ХХ століття запанував інстру-
менталізм  – в матеріалізованому виявленні техніцизму (аж до 
«стрічкової музики» Другого авангарду 1950-х – 1970-х), в увазі 
до штучно-символічної форми цифрових зазначень програмності 
(«5 п’єс для оркестру ор.5», «5 п’єс для оркестру ор.10», «6 п’єс 
для оркестру ор.6» А. Веберна тощо), у проєкції математичних 
побудов на висотності, з яких вибудовувалися композиції (метод 
І. Стравінського, Я. Ксенакіса, почасти К. Штокхаузена, І. Виш-
нєградського, ін.), нарешті, у відвертому відродженні літургій-
них форм звукотворення (М. Обухов, О. Мессіан, Дж. Тавенер, 
А. Пярт, ін.), в яких інструменталізм чи гіпертрофувався у зву-
ковій реалізації (два перших з названих авторів в останньому 
переліку імен), чи сполучався з відродженим інструменталізмом 
вокально-хорового мислення церковної традиції, що являє во-
кальний «інструменталізм у співі» (О. Мессіан у «Св. Франциску 
Ассізькому», композиції Дж. Тавенера, А. Пярта, Тан Дуна). 

Прийнята постановка проблеми відверто спрямована на 
українознавчі позиції, оскільки представляє повноту могилян-
ської парадоксальності, з позицій західноєвропейського світо-
сприйняття, поєднання в науковому дослідженні посилань на 
раціонально-логічний і символічно-ідеальний фактори. Йдеть-
ся про виділення значущих одиниць музичного смислу через 
категорію символу, спираючись на релігійно-церковне уявлення 
про смислоємність останнього, в якому міфенно сполученні ре-
чово-значеннєві і умовно-умоглядні складові. І тим минається 



9

недоречна «символологія» відносно музики, в якій на рівні се-
міотизованої системи Ч.  Пірса виступають пошуки «семіопо-
доби» у музичних значущостях, які не здатні охопити височінь 
абстракції, народженої релігійним символізмом: Все, Бог, Схо-
дження душі, Каяття, Спокутна жертовність, Лики Бога, – і без 
яких немислиме розуміння музичного смислотворення. 

У книгу широко залучені матеріали наукових робіт різного 
рівня – від дисертацій докторського і дабл-докторського ступе-
нів до бакалаврських і магістерських із відповідними посилан-
нями, що засвідчує узагальненість найширшого обсягу пред-
ставлених в роботі творчих матеріалів, які розрізняються за 
статусом вчених ступенів і звань авторів чи відсутністю їх, але 
єдині у сутнісності представлення творчо-наукових цінностей. 

У центрі уваги мистецтвознавчих спостережень знаходять-
ся саме музикознавчі здобутки, вважаючи на відверто ідеальні 
показники музичного мислення, речовість якого – звук-тон – де-
монструє виключно штучне утворення, не маючи прямого при-
родного аналога і представляючи, за У.  Еко [101], «семіотику 
без семантики», тобто ілюзорну знаковість дихально-структу-
рованого потоку, подібного (але категорично не тотожнього) до 
вербальної інформатики. Окрім того, музика як звуко-тонове 
мистецтво є повністю підлеглою слуховомим відчуттям, які, за 
спостереженнями психологів, відповідають за містично-цілісне 
світосприйняття, що протистоїть лінійно-диференційованому 
підходу, сформованому інтелектуалізмом зорових вражень. 

Згідно з наведеними даними, звукова сигнальна і музична 
у тому числі продукція охоплює більшісно правопівкульову 
сферу мозкової діяльності, тоді як відеоспостереження склада-
ють привілей для лівопівкульової сфери. Однак міфенний прин-
цип метафоричності творчого мислення поєднує названі онто-
логічні протилежності, для яких спільною виступає числова 
уніфікованість речового та ідеального рядів, завдяки якій стає 
«прозорою» межа, що їх розділяє. 

Філософія музики як філософія інструменту покликана ком-
пенсувати ідеальний потенціал музичної естетики, в якій, за за-
конами інформатики, доцільно розпізнавати («розпізнавання» 



10

як філософська категорія за А.  Васильковим [11]) високу аб-
стракцію Краси позачуттєвого призначення. І філософія музи-
ки мусить бути філософією інструменталізму мислення, але не 
в тому понятійно-раціоналізованому розумінні Дж. Дьюї [21], 
що пов’язує його світобачення із прагматизмом, операціоналіз-
мом  і  конвенціоналізмом, але у відновленні високої синкрези 
етично-естетичної філософії Піфагора, ядром якої стала філо-
софія числа і музики як «стихії числа» за О. Лосєвим. 

І, можливо, красивою легендою виступає привід, за яким 
Київський князь і його оточення обрали Християнство – Грець-
ке Православ’я у вигляді нової для нації Х століття релігії. Од-
нак ігнорувати суттєвість важеля Краси церковного співу для 
прийняття Віри неможливо: ідеальний естетизм світовідчуття 
русичів – наших пращурів – складав і, судячи з усього, складає 
високу ментальну ознаку, Путь національної свідомості і че-
сті, етичний стрижень того, що називають «ліризм української 
душі» [70]. Краса музики  – інструмент соціологізації та вну-
трішньо-душевної ідеалізації людини, філософія інструмен-
ту – основа промусікійського відродження філософії музики на 
долання секуляризованої «музичної естетики». 



11

РОЗДІЛ І. 

ФІЛОСОФІЯ ІНСТРУМЕНТУ У СТАНОВЛЕННІ 

ФІЛОСОФІЇ МУЗИКИ

1.1. Філософія ліри  
та інструментальний початок музики

Поняття «філософії ліри» увів, за переказами, Піфагор 
[96], з діяльністю якого пов’язують початок філософського 
знання у цілому і формулювання основ музичної теорії. З ді-
яльністю великого філософа, математика і теоретика/практика 
музики в одній особі пов’язують і започаткування прохристи-
янської релігійності. Вчення про Гармонію світу на основі ма-
тематично-акустичної ідентичності числових показників руху 
тонів в музиці і руху планет у Космосі, розроблене Піфагором, 
християнська Європа прийняла у повноті проєкцій і розрахун-
ків, що запліднили творчі надбання аж до наших днів. Мають 
місце порівняння високих передбачень народження Піфагора – 
і Сина Божого: своє ім’я перший філософ отримав в пам’ять 
про пророцтво його явлення Піфією, що співвідносне із упе-
редженням Пророками народження Сина. Мученицька не-
справедлива смерть відзначила кінець земної біографії обох, 
Піфагору, фактично, належить розробка науково-релігійного 
Служіння у спільнотах, що упереджують монастирські посе-
лення християн.

Ігнорування постренесансною науковою спільнотою роз-
робок  стосовно релігійних питань привело до замовчування 
суттєвості аналогій протохристиянських установлень Піфагора 
до християнської догматики як такої. A прийняте згодом дифе-
ренціювання сфер наукової і мистецької діяльностей привело 
до забуття синкрези зроблених ним відкриттів, у тому числі – 
ігнорування значимості, розробленої Піфагором так званої 



12

етичної філософії, ядром якої виступало вчення про Гармонію 
сфер у сенсі явища призначення музики задля єднання люд-
ської спільноти і досконалих пропорцій Космосу. Не забуваємо, 
що уявлення грецьких філософів про Космос, від Піфагора до 
Аристотеля, стало основою уявлень про Бога у Християнстві – 
і саме це обоження Космосу і «приниження» богів-олімпійців 
стало одним із основних звинувачень Сократа, що прирекло 
його на передчасну смерть. 

Як знаємо, види мистецького і наукового принципів оформ-
лення творчої продукції охопили увесь Новочасовий історичний 
період, невідривний від європоцентризму і егоцентризму люд-
ського мислення. А той останній декларував своє започаткування 
у «двоєсвіту» Ренесансу, але категорично ігноруючи нерозділе-
ність ренесансної творчості на наукову і мистецьку, вважаючи ту 
нерозділенність «пережитком Середньовіччя» у принизливому 
тлумаченні останнього. Хоча щиро вітальне відношення Нового 
часу до чеснот Античності чомусь не проявлялося у прийнятті 
тієї Античністю заповіданої спільності розуміння творчих зусиль 
в їх науковій і мистецькій іпостасях, усвідомлюваних в їх проти-
ставленні за більш пізніми розділеннями.

Однак все зламала Новітня історія, яка в декларації П. Валері 
про «феномен Леонардо да Вінчі» у ХХ сторіччі ще у 1898 році 
вказала на «стирання» межі між науковими і мистецькими над-
баннями, висунувши беззастережно на провідне положення 
у мистецькій сфері кіноіндустрію і архітектуру. В них друга спи-
ралася від начал свого існування на об’єктивність фізично-мате-
матичного грунту. А кіномистецтво за законами «фотографії, що 
рухається» було дітищем наукового відкриття фізичного відо-
браження, що відтіснило суб’єктивно віддзеркалювальні зусил-
ля творчості, вказуючи на інші мистецькі шляхи, попри прямого 
віддзеркалення, і тим заохочуючи пошуки модерна в умовності 
відображень у побудові «другої реальності». 

І вже прямим продовженням тієї логіки недовіри до суб’єк-
тивних «віддзеркалень» матеріального світу виступає пози-
ція Л. Ноно в його останній опері «Прометей» (1989) – назва 
її наслідує програмно-одноіменну скрябінівську композицію, 



13

втілюючи космічні трансформації земної героїки, звично при-
писувані міфенному титану. В роботі В. Репецького слушно від-
мічено: «Ця музична вистава не про подвиг Прометея, але про 

“прометеївське відкриття” самого композитора  – здобуття 
нового слухання, яке покликане з особливою тонкістю сприйма-
ти новий звук» [58, c. 50]. 

Щодо авторського лиця твору, написаного за типологією 
«нової опери», тобто такої, де композитор-компілятор і режисер 
сливаються в одну особу, то в «Прометеї» режисера немає зов-
сім, але потрібен архітектор (на прем’єрі у Венеції над поста-
новкою працював Ренцо Піано, що спроєктував спеціальну арку, 
завдяки чому невеликі групи виконавців знаходилися у різних 
частинах приміщення та на різних висотних рівнях, формуючи 
особливу структуру простору і забезпечуючи стереофонію зву-
чання). Пересувань музикантів чи публіки в «Прометеї» немає 
зовсім, переміщується лише звук – від однієї групи виконавців 
до іншої, різні групи звучать то окремо, то в комбінаціях на 
протязі 150-хвилинного (!) твору. «Прометей» може виконува-
тися і в інших просторах, за словами композитора, «це відкрита 
форма», її звуковий вигляд істотно змінюється в залежності від 
акустичних параметрів приміщення» (детальніше [58, с. 50-51]).

У постановці 2015 року використане приміщення Рурської 
трієналі, у порожній будівлі великого заводу з виставленими 
всередині по периметру будівельними лісами як численними 
сценами для хорів та інструментальних груп. Звук виявляєть-
ся безтілесним актором, що визначає і лімітує можливі рішен-
ня в полі режисури і сценографії. Звук стає головним героєм, 
а композитор стає ключовим співрежисером дійства [58, с. 51]. 
Що постає найсуттєвішим в «такій опері»  – звукові перемі-
щення, а антропоподібність героя-персонажа на сцені ніяк не 
фігурує, Прометей став міфенно «ненаочним», «багатоликим», 
представленим усією сукупністю наявних виконавців і сприй-
маючих ті звучання слухачів. Героїзм Прометея усвідомлюється 
не як послідовність тих чи інших дій персонажа і змісту відно-
син його та оточення, але сукупність інформаційного «букета» 



14

щодо скоєного першобогом-титаном, недосконалим у виявлен-
нях, але надзвичайно зацікавленого у людській співдії з ним. 

Тим самим отримуємо певну «інформаційну сукупність» 
щодо Прометея, якої достатньо для усвідомлення значущості 
того інформаційного «клубка»  – і це все за концепцією симу-
лякра Ж.  Бодріяра як сукупності відомостей щодо предмета, 
реальна наявність якого може і не бути  – див. формулюван-
ня філософа-культуролога-публіциста [8] у творі, написаного 
у 1981 році «Симулякри і симуляція» («Symulacres rt symula-
tion»). Генеральне поняття концепції Бодріяра  – «симулякр», 
і як витлумачує його одна з коментаторів, Бодріяр надає кіль-
карівневе тлумачення концепту «симулякру». І надалі маємо 
тлумачення: в загальних рисах симулякр виступає серійно роз-
множеним і знеціненим знаком. Філософ пише про «еволюцію» 
симулякру, вказуючи на чотири етапи становлення сучасного 
його змісту – і при цьому ідентифікує те поняття із «образом», 
який на «четвертому етапі» стає «симулякром», тобто тим, що 
«навіть не приховує свій симулятивний характер». І тоді вже 
маємо резюме щодо названого центрального поняття («образу», 
«симулякру» !?): виходить, що дійсну важливість у цьому світі 
має лише обгортка, а не зміст. А сам зміст – уже давно знище-
ний у множині сутностей. І таке резюме подається не у понят-
тях-термінах, але у сукупностях аналогій до них – «обгортка», 
«зміст», «множина сутностей».

Перелік праць, написаних Ж.  Бодріяром після 1981 року, 
коли він створив концепцію «Симулякри і симуляція» [8], навіть 
за заголовками виступають втіленням публіцистичного пафосу 
етичних декларацій («Фатальні стратегії», 1983, «Прозорість 
Зла», 1990, «Війни в Затоці не було», 1991). Так відроджуються 
позиції «етичної філософії Піфагора», яка, хоч і зазначена у зна-
ченні першофілософського явлення, для класики європейського 
філософського світу склала лише «прелюдію» саме філософ-
ських підходів Платона й Арістотеля, де поняття «матерії» та 
«ідей» чітко розрізнялися, вибудовуючи раціонально диферен-
ційовану в поняттях-смислах картину світу. Що ж до «філосо-
фії Піфагора», то спрямовуючі її образи й теорії (гармонії як 



15

явища етики та акустики, музичного початку – мусікійства, але 
не музики в Новочасовому значенні) понятійно не фігурували, 
надихаючи музичну теорію, етику-релігійність, містику число-
вих відносин, практику монастирського буття та багато іншого. 

Щодо Бодріяра, то нероздільність його філософії з культу-
рологією і публіцистикою широко прийнята, а понятійний апа-
рат його тлумачень сучасного йому соціума усвідомлювався, за 
М.  Постером, як …«ненауковий», бо відсутні визначення уве-
дених автором понять. В цьому ж напрямі – розгромна критика 
Ж. Бріклона та А. Сокала, К. Хейлс («наукові терміни змішують-
ся з ненауковими», що веде до винищення доказовості висунутих 
положень і т.ін.). Висновок  – «публіцистика поглинає філосо-
фію», метафора заміщує доказовість. І це декларується у роботі 
1981 року «Симулякри і симуляція», де викладення відкриваєть-
ся «цитатою» із Екклєзіаста (а такого висловлення у названого 
автора немає), а далі вводиться метафора за сюжетом оповідання 
Х. Л. Борхеса «Про строгу науку». Викладення концепції подане 
у 18 розділах, які складають самостійні структури-смисли. 

Так що за заявкою тексту твір Ж. Бодріяра не претендує на 
значення філософського трактату як такого.

За датами написання і видання праця Ж.  Бодріяра (1981) 
могла впливати на Л. Ноно (1984-1989), якщо не безпосередньо, 
то самим принципом постмодерністського «розпилення інфор-
мації» у філософсько-літературно-музичній сферах, що постій-
но живили геніального автора «Il canto sospeso» і наступних за 
тою Кантатою композиціях. 

А от роман М.  Павича, генія сербської літератури, який 
створив свій катастрофічно всесвітньо визнаний «Хазарський 
словник» у 1984 році, тобто в паралель до вищеназваної ком-
позиції Л. Ноно, яка може називатися «оперою» в тій же сво-
бідній аналогії до визнаного жанру, як і вказівка на «роман» 
відносно зазначеного «Хазарського словника» Павича. В довід-
ковій літературі відносно останнього впевнено пишеться: «…
це своєрідний сплав історичного дослідження, художнього тек-
сту, енциклопедичного довідника. Твір має підзаголовок – “ро-
ман-лексикон у 100 000 слів” … Оригінальність роману полягає 



16

ще й в тому, що він існує у двох іпостасях: жіночої і чоловічої 
версії. Роман являє собою стилізацію давніх наукових трактатів 
і досліджень  – сучасну версію нібито колись існуючого “Ха-
зарського словника” 1691 року» [252].

Таким чином, культурознавче, мистецтвознавче, психологіч-
но-аналітичне, безпосередньо мистецьке проникнення у філо-
софію, від А. Шопенгауера і Ф. Ніцше, Е. Маха до Ж. Бодріяра 
і Ю. Крістевої, від теософії О. Блаватської і ноології В. Вернад-
ського до психологізованої філософії-естетики А.  Василькова 
і А. Канарського, – розкріпачують тяжіння до «етичної філосо-
фії» Піфагора, а з тим розгортають довіру до релігійної філософії 
нашого сучасника і співвітчизника Д. Арабаджи, саме в якій зна-
ходимо кореневу сутність символістських термінологічних ви-
шуків типу скрябінського «екстазу» та ін. Філософія стану душі 
обертається до інструменту її коригування, постаючи в концепції 
«філософії інструменту», заявленої Піфагором ніби в одинично-
му виявленні «філософії ліри», однак концентрація і гіперболі-
зація мусікійських ознак у лірі як найвищого виявлення інстру-
менталізму виводить її на положення безпосередньої проєкції 
кануну, інструменту музичного за зовнішнім виглядом і інстру-
менту філософського пізнання Космосу і людськості за суттю. 

Інструменталізм музичного початку інтелектуальної діяль-
ності («музика – гімнастика інтелекту», «музика – гімнастика 
душі» [41]) Піфагором демонструвався наочно, у вигляді кану-
ну-канону, однострунного інструменту. Останній назначався не 
для музичної гри у практичному виявленні, але для «гри Розу-
му», моделюючи через можливості числово визначеного поді-
лу струни нескінченість космічних відносин небесних тіл і їх 
аналогій в інтервальній системі музики. Як відомо, правильні 
числові відносини 1:1, 1:2, 2:3, 3:4 і т.д. визначали звукові їх 
втілення у консонансах музично-інтервальних побудов, які від 
глибокої Древності усвідомлювалися у статусі носіїв небесної 
гармонії у життєвих стосунках, предметній доцільності живого 
оточення людей і живих істот взагалі. 

Інтервали пріми, октави, квінти, кварти символізували дотор-
каність людського мислення до таїнств Неба, що документально 



17

втілюється у вченні сучасника Піфагора, китайського першофі-
лософа і засновника релігійної концепції конфуціанства  – Кон-
фуція (Кон Фуци). Останній посилався на здобутки думки епохи 
царства Чжоу, тобто середини ІІ тисячоліття до н.е., що заклала 
основи системи люй-люй, тобто інтервальної охопленості темпе-
рованою хроматикою квінтового ряду музично-інтервальних від-
носин. І в музичній системі Древнього Китаю, і в Європі звучан-
ня квінти у мелодійних і гармонічно-акордових побудовах стало 
символом уявлення про Досконалість і красу Космосу. 

Квінтова відстань тонів відзначає співвідношення устоїв 
більшості церковних мелодій, звучання першохристиянських 
співів на педалі-ісоні в басах представляло чи єдину тонність, 
чи квінтове утворення, ставши знаком «народності» у музич-
них побудовах німецьких класиків Віденської школи. Квінто-
вою інтервальною основою відмічена уся інтервальна система 
класичної гармонії, в якій основа акорду  – тризвук  – складає 
терцієве заповнення квінтового стрижня. 

Квінтова інтерваліка, народжена співвідношенням коливань 
струни чи повітря при співі або грі на духовому інструменті 
у числовій пропорції 2:3 зазначає принадну для слуху і зору про-
порцію, що відзначає сторони оточуючих предметів, формує їх 
довжину і широту у типах столів, приміщень, рам картин і фо-
тографій, листів паперу (формат А 4) тощо. «Квінтова відстань» 
характеризує ввічливу дистанцію при спілкуванні людей і живих 
істот, утримуючи приємну контактність і одночасно автономію 
учасників взаємин. Квінта – музичний символ космічної доско-
налості, і кожний з музичних консонансних (бо саме їх ритмічна 
злагодженість тримає музику як вираження надбуттєвого і Висо-
кого) інтервалів має своє космічно-смислове призначення. Тому 
не тільки в Європі, але і у Древньому Китаю (і в традиційній на-
ціональній культурі до сьогодення) квінтова координація мело-
дичних «зціплень» вирішує основи вибудови мелодичних ходів.

Всі піфагорейські розробки  стосовно музичного буття були 
усвідомлювані як ознаки мусікійства, не музики як звуково-тоново 
самозначущого вираження, але як долученість через досконалість 
музично-тонових побудов певних ідеально-релігійно значущих 



18

сутностей, уособлених фігурами муз, тобто долучених до Довер-
шеності Космосу божеств жіночої статі (муз/мус – думка, мисль), 
які у колі 9 супутниць Світлого бога Аполлона (Аполлона-Мусаге-
та як Предводителя муз) освящали акції танцю (Терпсіхора), гім-
нічної (Полігімнія), ліричної (Євтерпа), любовної (Ерато) поезій, 
трагедії (Мельпомена), комедії (Талія), епоса (Калліопа), історії 
(Кліо), астрономії (Уранія). Як бачимо, переважаюча «спеціаліза-
ція» Муз – то поетичне слово, яке стосувалося, в більш ранньому 
розумінні, і епоса, і історії (Кліо – буквально «уславлююча», що 
ототожнювалося з високим розспіваним словом). 

Однак усі 8 з 9 муз долучені були до музичного, в нашому 
вже розумінні, вираження, будучи доповненими словесними 
і пластично-танцювальними засобами виразності. Однак муза 
історії Кліо «переводила» музично-пластичний акт в ідеальні 
виміри подання життєво значущих подій, в принципі, далеких 
від танцювальності і навіть співочості. Не забуваємо, що пред-
метом історичних уславлень були виключно боги і герої, тобто 
«напівбоги», бо їхня біографія (Зевс, Язон, Орфей…) усвідом-
лювалася від уявлень про зачаття від бога і смертної жінки, що 
надавало найвизначнішої божественої-нелюдської риси ос-
таннім – позбавлення вираженої людської слабкості у вигляді 
страху смерті: герой  – безстрашний. Звідси  – ритмізація-«му-
зикалізація» історичної ходи: повторність героїчних акцій і тим 
уподібненість суб’єктів тих героїчних дій. 

І зовні тільки Уранія, муза астрономії виглядає, у сучасних, 
взагалі у Новочасових вимірах дещо «амусікійно», хоча пам’ять 
про числову символіку Космосу і її «впізнавання» у різних ви-
дах діяльності, в першу чергу тих, що попадали у розряд «му-
сікійських», вказувала на континуум здатностей усіх супутниць 
Аполлона-Мусагета. Звідси  – синкреза науковості-штучності 
у виявленні мусікії: це і утримання «стихій числа» в ідеальних 
вимірах звучащого поетичного слова, і вихід на послідовну аб-
стракцію числових вимірів, яка сприймалася запорукою етоса 
у бутті. Матеріальне занурення для творчості Античної Греції 
було другорядовим, спрямовуваним мусікійськими заняттями 
як такими. 



19

З приведеного опису на користь розуміння принципу «філо-
софії ліри» і «філософії інструменту» виділяємо наступне:

1)  «філософія ліри» інструментально матеріалізувала уяв-
лення про числову природу Досконалого Космосу і достойну 
Добірність певних «пробожествених» людських здатностей, які 
угрунтували потребу у соціально-енергетичній концентрації ге-
роїв, виховання-вирощування яких забезпечувало «мусікійське 
навчання» через «гімнастику інтелекту» музично-цифрових 
упоряджень співу-поезії-танцю;

2)  деально-символічний інструменталізм «філософії ліри» 
вивів на речовне втілення останньої у вигляді інтрументу кану-
ну як моделі Довершеного Космосу, оречовлена абстракція яко-
го забезпечила «поліінструменталізм» саме мусікійських-му-
зичних втілень, з яких ліра стала найпрезентативнішою, але 
явно не єдиною носителькою достоїнств цифрово освячених 
тонових правильних звучань, доказ цього – двоїстість, як міні-
мум музично-інструментального оснащення грецької Антики 
у вигляді ліри-кіфари і авлоса (різновид продольної флейти);

3)  античне мусікійство не передбачало «позбавлення від 
матерії» широкої інструментальної оснащеності, і, перш за все, 
це невідривність співочого звуковидобуття від мовленнєвої 
і пластично-рухомої експресії, зумовленою участю мусікійськи 
налаштованих вмінь у дійствах, занурених у буттєво-життєві 
потреби людської спільноти.

1.2. Філософія голосу і струнно-щипкової гри, 
філософія духових та ударних інструментів 

Для європейської – тобто християнської православної гене-
тично – музики вихідним був спів на протягнутому тоні-педалі 
(грецьке  – ісон), який замінявся нерідко квінтовим континуу-
мом, зазначаючи початки багатоголосної вибудови одночасно-
го звучання різних висотностей. Класична гармонія побудови 
акордів спирається на квінтовий стрижень тризвуку, незмінно 



20

засвідчуючи цим вірність Красі і Космічному безкрайньому 
простору. 

Кварта (співвідношення коливань 3:4, пропорція, що вка-
зує на «точку золотого перетину» у композиційних побудо-
вах) символізує високу абстракцію Основ – недарма більшість 
гімнічних мелодій починаються з мелодичного ходу на кварту, 
а у старовинній французькій поліфонії православної Франції 
ХІІ–ХІІІ  століть координація тонових суміщень при співі орі-
єнтувалася на квартовість. Квартове мислення лежить в основі 
старовинної мелодичної системи Європи, яке чітко проступає 
в мелодиці народів європейського Сходу, в старовинній україн-
ській пісенності (на основі так званих трихордових побудов не-
заповненою поступнево кварти), а також в музиці Греції, Іспанії, 
Ірландії, Франції, кельтського етносу у Великобританії, тобто 
у народів, що в основі свого формування в останні 2000 років 
спиралися на візантійсько-православне світовідчуття. 

Октава (1:2), квінта (2:3), кварта (3:4) складають досконалі 
консонанси, безпосередню проєкцію на співзвуччя ритмічної 
(числової) правильності коливань тону як ритмічно упоряджено-
го звучання, тримаючи у цілому систему музичного вираження. 

Своє символічне призначення мають і так звані «недоско-
налі» консонанси, що утворюються числовими відносинами 
коливань 4:5, 5:6 і т.д., їх значущість складалася на перехресті 
саме «космічної механіки» досконалих консонансів і мовленнє-
вого досвіду в етичній ієрархії проповідницьки-артистичного 
і сумирно-інтимного вираження. Як відомо, всі європейські 
мови відзначені диференціацією мовленнєвих інтонацій на 
«публічний» і «домашній» тонуси, з яких перші сягають інто-
наційно-інтервально суттєво вище чи нижче середнього тону 
висловлення, передбачають досить гучне звукоподання, тоді як 
другі проявляються нижче того «середнього тону», тяжіють до 
стриманого і тихого «говоріння».

В тональних мовах Далекого Сходу, в китайській мові, 
в першу чергу, маємо базові (4, у в’єтнамців 6) інтонаційні 
типології, які одне й те ж звукове поєднання «зафарблюють» 
різними предметними позначками, що в європейському мов-



21

ленні неможливо. Але в китайській і споріднених з нею немож-
лива і відмічена вище інтонаційна диференціація на «артис-
тично-проповідницькі» і «сумирно-домашні», останні просто 
відсутні. Широта інтервальних показників в голосі при китай-
ському мовленні виключає користування тонами нижче «серед-
нього тону» мовлення (детально про те в роботі Ву Голін [15]), 
«програмуючи» («вихованням через мовлення») артистичний 
тонус самовираження в усіх випадках спілкування. Психологія 
мовлення європейців від начал орієнтує на розрізнення «світу 
публічності» і «світу інтиму».

Вказані мовленнєві закономірності координують мелоди-
ку – європейська мелодійність тяжіє до поступневості (згадає-
мо неаполітанську «Sola mia», українські «Дивлюсь я на небо», 
«Ніч яка місячна»), китайська мелодика орієнтується на більш 
широкі інтервали (див. гімн КНР з музикою Нє Ера). Показо-
во, що інтонації «сумирного» мовлення (показові тільки для 
Європи) охоплюють інтервали секунди (великої і малої, хід на 
тон і півтона) і малої терції. А всі інші інтервальні виявлення 
в мовленні є більш широкими, починаючи з великої терції і охо-
плюючи «стрибки» на октаву і більше. Це мовленнєво принци-
пове розрізнення малої і великої терції, яке в акордиці родить 
в ладу-звукоряді тонікальність мінорного або мажорного «за-
барвлення», породило етимологічний зміст термінології мінор 
(moll – м�який) – мажор (dur – твердий, жорсткий). 

Мінорний ладовий нахил мають більшість церковних ме-
лодій, у тому числі врочисті, святкові, мелодії ліричних пісень, 
які історично надихалися церковним співом (і в Україні і поза 
нею), майже всі знамениті грецькі, іспанські пісні, які виходи-
ли з першохристиянських коренів (підготовлених у тому чис-
лі Піфійськими гімнами на честь Аполлона-Мусагета). Cаме 
звідси характеристики «сладісного італійського мінору», який 
живився старовинно-церковними, тобто візантійсько-грецьки-
ми витоками. І ясно, що орфеїчна мелодійна краса охоплювала 
застави християнського гімноспіву: Орфей у першохристиян-
ських тлумаченнях ідентифікувався з Ісусом Христом як єдино-
божець, шанував тільки свого божественого батька Аполлона, 



22

не визнаючи інших, за що й прийняв мученицьку смерть від 
шанувальників Діоніса, відзначений був героїчною сумирністю 
і моральною чистотою [97].

Але у поствізантійську пору, з підйомом «німецької культур-
ної ідеї» [57] і виходом на авансцену наукових досліджень від 
середини XVII століття німецької школи з її фізично-акустичним 
тлумаченням Піфагорейства у Й. Кеплера, а на наступному етапі 
(І. Кант, Г. Гегель, ін.) взагалі віддаленого від уваги до Гармонії 
сфер, обертонова теорія фізики-акустики «пересунула» мажор-
ність ладових побудов (як «фізично більш доконалу») на провідне 
місце, надаючи базу висновкам щодо «радісності і святковості» 
мажора порівнянно із «смутним» характером мінора. Українська 
і взагалі слов’янська мелодійна культура тяжіє до мінорних ла-
дово-тональних «фарб», що відповідає церковним-православним, 
наближеним до грецьких, староіталійських, староіспанських ла-
дових моделей (і це прекрасно ілюструє Гімн України з музикою 
М. Вербицького, в якому візантійська розспіваність мелодії пода-
на урочисто і піднесено в мінорному ладі mi).

Грунтовність для європейської мелодики церковно-грець-
ких мінорних ладових побудов прекрасно ілюструє музика іта-
лійських мадригалістів XVI–XVII століть, в якій мінорна акор-
дова «вертикаль» відображувала базисно духовну позацерковну 
(споріднену з кантом) змістовність (нагадуємо, авторами тек-
стів мадригалів були не поети, але гуманісти, тобто «нові святі» 
ренесансного науково-творчого «поліглотства» – і поліглотства 
як такого), а сюжетною канвою служили захоплені описи при-
роди, любові («дематеріалізованої» спокутою по-християнськи 
стражданням, смертю). А мажорні акорди з’являються на слова 
«страждання», «смерть», тобто на «жорсткі ходи» словесного 
подання, реагуючи на напруження подолання «сумирності» ма-
лотерцієвого (мінорного) нормативного стрижня акордики.

Вказані європейські мовленнєві координати мелодизму зумо-
вили вибудову гармонічної-акордової системи, яка атрибутивна 
для Європи, в якій вищеназвані досконалі консонанси (октава, 
квінта, кварта) склали снасть багатоголосся, однак суть акорди-
ки тримається на «заповненні» квінтового «кістяка» терцієвими 



23

інтервалами, які мовленнєвими умовами різко розділилися на 
«м’які» і «жорсткі». В естетиці Ренесансу (італійського в захід-
ноєвропейських вимірах) терцієве «заповнення» в акордах квін-
тового устою сприймалося як «людськи порушена гармонія», 
оскільки гармонічним як таким вважався досконало-консонан-
сний принцип акордової будови, який домінував у дискантовій 
французькій старовинній, тобто візантійсько-православного ко-
реня поліфонії, у руській-новгородській «трирядковості», у гру-
зинській православно-церковній співочій традиції. 

Всі ці інтервальні принципи побудови музично-тонової сис-
теми вираження мали під собою виражений інструментальний 
початок, оскільки все це здійснювалося штучно-наприродно, 
від Древності з огляду на цифрову символіку Космосу. А співо-
ча наповненість храмового звуковедення від основ Християн-
ства вдалася до відвертої «інструменталізації», виводячи на 
«дематеріалізовану» звучність вокалу. В своїй роботі талано-
вита китайська дослідниця Сун Жуйшань, співачка за виконав-
ською кваліфікацією, зосередила увагу на витоках європейської 
вокальності, що має певні аналогії до «оперності» Китаю (тіль-
ки в Китаї і в Європі виникли вистави, виспівувані, в принципі, 
від початку до кінця). Але тільки європейський оперний спів, 
будучи сформованим у жорстко штучних умовах «позбавлення 
мовленнєвої речовості» виходить на вокал. Узагальнення назва-
ної дослідниці мають такий сенс: 

«Європейське надбання вокалу зобов’язане пошукам “де-
матеріалізації” вираження співу християн, які, залучаючи гім-
нографічні здобутки Античності, позбавляли останні “тілесної 
обваженості”. Для цього відсувалася інтонаційність мовленнєвої 
експресії через “ісонне-бурдоне” угрунтування мелодійної побу-
дови, а також через внутрішньо-складове мелодійне розспівуван-
ня з допомогою “кругових” фігур, що віддавна усвідомлювалися 
як Богопоминальні знаки (пізніше сформовані у формули “групе-
то”, “мордентів”, “трелів” і т.ін.)» [66, с. 17-18].

Як бачимо, усі побудови християнської музики виходили 
із виключеності з буттєвих потреб тих священних акцій, і йш-
лося не тільки про їх таємність у християнських общинах, що 



24

справляли культові акції таємно, боячись переслідувань, але 
у самій суті християнської аскези, яка, навпаки античній «гар-
монії ідеального і матеріально-тілесного», проповідувала «де-
матеріалізацію», нехтування законами життєвої логіки всупе-
реч логіці дій суто ідеального призначення. І зосередженням 
тієї ідеальної вокалізації постали установлення візантійського 
гімноспіву, високі виразні показники якого відповідали ретель-
ній підготовці громадян Візантії. Їх виховання проходило у дер-
жавних (безплатних) школах для усіх верств населення, і мало 
обов’язковою складовою музичне навчання задля вміння до-
стойно величної держави восславити Його. Звідси – «духовний 
естетизм» вираження (термін недобрий, бо поєднує ніби в одно 
ідеальне і почуттєво матеріальне, що не відповідає суті явища), 
який отримав визнання у Візантії ще у ХІ столітті. 

Вищезгадана дослідниця констатує щодо співу, сповненого 
духовної краси, закладеної у числові правильні пропорції звуко-
вих коливань:

«Свідоцтво тому – принцип калофонії, яка, за спостережен-
ням Н.  Сиротинської…, склала основу європейської вокаль-
ності, що вирізнилася у вигляді усвідомленого методу твор-
чості як «краси духовної» візантійського філософа й богослова 
Михаїла Псела у хорово-ансамблевому із сольними виходами 
співу Православної церкви. А згодом, у вшанування того витоку 
старохристиянської традиції, Дж. Россіні переклав на італійську 
вказаний термін як bel canto для зазначення фігуративного сти-
лю співу. А ще раніше цей же термін визначився у французькій 
співочій традиції як beau chant, який орієнтував на провізантій-
ські галльські-галліканські спадкоємності Франції» [66, с. 18].

І в розвиток сказаного приводимо наступні міркування:
«Візантійський церковний грунт європейської вокальності 

усвідомлювали представники різних націй Ренесансної Європи. 
У тому числі це протолютеранські німецькі теоретики XV сто-
річчя, які в особі Конрада із Цаберна (чи Конрада фон Цаберна), 
священника, теолога, проповідника та музичного вчителя, че-
рез трактат “De modo bene cantandi” («Спосіб добірного співу», 
1474), являли собою суттєвий внесок в історію вокального мис-



25

тецтва – на допомогу як хористу, так і церковному хору в ціло-
му. І в ньому перші 5 правил – посилання на санкт-галленський 
трактат про ранньохристиянську літургіку, а шосте правило 
Конрада, стосовне «вельми добірного співу» (satis urbaniter can-
tare), вказує на основи “фігуративного’стилю, доречі, того, що 
закладене було візантійською ж “калофонією” і яка признача-
лася на подальше переродження в beau chant i bel canto Нового 
часу» [так само, с. 18]. 

Європейський вокал народжений «співочою аскезою» уник-
нення спирання на мовленнєву інтонаційність, сліди якої в му-
зичній системі проявляються тільки на рівні готики, коли визріва-
ють перші багатоголосні (триголосні у принципі) послідовності 
ізоритмічного призначення, тобто одночасного звучання голосів 
в різних висотностях-регістрах, що принципово відрізняється від 
фактурно-регістрової «етажності» співу з ісоном. Ісонний спів 
має бути порівняним із романською архітектурою, в якій христи-
янська символіка уповання на Небо накладена на масив фортеце-
подібної будівлі. Інструментальний початок співу з ісоном не має 
ніяких заперечень, оскільки та басова педаль йде без слів, пода-
ючи вибраний голосний звук (чи при замкнених вустах зовсім 
інструментально видається висотність як така).

Нагадуємо, що від початків людської ритуаліки, у доцивіліза-
ційний період і в цивілізаціях Давнини, подібне звуковиявлення 
асоціювалося із зверненням до Вищого, а у християнські часи 
таке вкладення педалі-ісона «спасало» від непотрібних аналогій, 
оскільки сама мелодія часто запозичувалася із гімноспівів чи то 
аполлонійського, чи синагогального мелодійного походження. 

Достатньо порівняти Гвідо-гімн (X ст.) та Оду Горація (див. 
№ 23 у вказаних Нотних прикладах), з якої явно «виросла» зна-
менита мелодія, що закріпила назви ступенів гексахордної діато-
ніки ut-re-mi-sol-la, щоб продемонструвати ангемітонне просвіт-
лення античного. Останній, як відомо живився давньогрецькою 
теорією тетрахордної, поступнево-заповненої, організації ладів, 
у яких положення напівтонового ходу створювало характер-
но-розмежувальний показник. Привнесення ангемітонності до 
мелодики центрального Середньовіччя є напрацьованою христи-



26

янською практикою якістю, що має своє спеціальне пояснення. 
В роботі Лю Бінцяна, присвяченій порівнянню християнської 
середньовічної культури гімноспівів із китайськом гімноспівчим 
же арелом VIII–XI  століть, звернено увагу на ангемітонне-без-
полутонове «просвітління» християнських мелодій, побудованих 
на основі старих грецько-античних моделей.

Названий автор небезпідставно вбачав ту «розлогість ан-
гемітоніки» у провізантійських співах у зв’язку із активністю 
православних галльських-ірландських-бриттських монахів, які 
активно пропагували візантійську вченість, у тому числі фігу-
ративність гімнічних мелодій і багатоголосне їх викладення 
[43, с. 108]. У фольклорі вказаних націй (галли-ірландці-брити) 
суттєва присутність ангемітонно-пентатонічних утворень, які 
Лю  Бінцян схильний тлумачити як наслідок контакту індо-і-
ранської ре-еміграції, коли пращури майбутніх кельтів жили по 
сусідству із Китаєм у вельми змінних стосунках, і яких китайці 
називали спеціальним іменем юе-джі. 

Для даного викладення важливим є широке усвідомлення 
контрастно-поліфонічного (ісонного) співу у представленні на 
рівні специфічно музично-звукового подання, попри текстових 
позначень. Тим зазначалися інструментальні «домішки» у во-
кал, який сам по собі формувався як «інструмент у голосі»  – 
і так співаки вважають до сьогодення, бо саме інструменталізм 
співу, минаючи інтонаційні мовленнєві «зацепки», які виника-
ють тільки на рівні пізньої Готики і на зорі Ренесансу, на грані 
ХІІІ–ХIV століть, коли виходить на перший план ізоритмічний 
спів, жанрово-типологічно виділений як «ізоритмічний мотет». 

Нагадуємо, що саме на тому проторенесансному часовому 
«кордоні» широко розповсюджуються духовні чи напівдуховні 
жанри, поліфонія яких трирядкова, із знаходженням «тенора» 
(як провідного наспіву) у нижньому чи середньому голосі, із по-
данням паралелізмів у верхніх голосах, тоді як бас йде більш 
вільно, що у Вітчизні і поза нею усталилося як спів канта. Три-
рядковість фактурної вибудови символізовував Троїцю, надаю-
чи художнього потенціалу наближення до образу того віроспо-
відального символу. А от тексти могли по-різному розкладатися 



27

у тому трирядковому фактурному утворенні, складаючи – саме 
кант, текст духовно-повчальний і славильно-ліричний. І в цьо-
му ж трирядковому об’єктивовано-ліричному вираженні, із тек-
стом, написаним за гуманістичними канонами – то вже мадри-
гал, спів за «материнським наспівом», і останній частіше був 
у середнього чи навіть верхнього голоса. Цей ранній мадри-
гал (до ХV століття), що фактурно співпадав із кантом-канцо-
ною, не отримав в Італії спеціального розвитку, але перейшов 
у Британію-Англію і там в тій якості проіснував аж до кінця 
XVII століття і т.ін. 

Інструментальний смисл звучання педалі-ісону у ранньо-
церковному християнському співі вкупі із смисловою його ж 
самостійністю відносно мелодійно-вербальної побудови як ви-
разника Богоспоминання у цілому отримав спеціальне застосу-
вання у «Древльозахідному» Православ’ї Галлії, Ірландії-Бри-
танії (про це [55, с. 61-102]). Схильність монахів-проповідників 
тих націй до одинацького пустельництва, в якому соборність 
православної церковності хоровим засобом відтворювати 
було неможливо, привела до широкого застосування дзвоніння, 
в якому усталилося оснащення Ірландської-Британської церков, 
в яких, на відміну від храмів Візантії, стали прийнятими дзвони, 
особливо басовиті. Останні згодом перейшли на Русь і тут ста-
ли емблематичними, і для українського Православ’я спеціаль-
но. Цінність для такої церкви саме басіння як голосового, так 
і співочо-голосового, неодноразово підкреслювали українські 
музиканти. Наочно те втілилося у знаменитому описі О. Коши-
цем співу свого хору на виступі у Києві на початку ХХ сторіччя:

«В драматичних місцях досягалася неймовірна імпетуоз-
ність, а в деяких – просто ілюзія морської бурі … – тут удар 
других басів на нижньому фа котився по залу як грім… Треба 
було в той момент погледіти на пащі тої армії волкодавів, як 
вони стріляли тою нотою, гіби з гармат! Здавалось, що піді 
мною ходором ходила естрада...» (курсив О.М.) [34, с. 306]. 

Але церковно-співочий і дзвонний винахід православної  
Ірландії і Британії був в цих країнах усунутий від храмів  – 
із примусовим (і кривавим) окатоличенням у ХІ–ХІІІ століттях 



28

Ірландії і Британії. Для останньої  – закріплений протестанти-
зацією англіканства у XVI ст. Однак спадкоємці православного 
Уельсу, валлійці, до сьогодення в англіканській церкві практи-
кують басові звучання, які навіть за описами чітко співпадають 
з тим, що з таким захватом описував О. Кошиць:

«…Цей валлійський спів пробирає до самих глибин серця… 
Наші англійські хори, як церковні, так і світські, зазвичай слаб-
кі в басах, і через це їхній спів досить малоефективний. Ці ж 
валлійські баси змушують вібрувати меблі, подібно до педаль-
них клавіш органу. Під час співу, особливо у місцях із сильним 
звучанням, я бачив, що аркуш паперу, котрий я тримав у руках, 
починав тремтіти» [117, с. 170].

На жаль, в сучасних музичних ЗВО України це перестали 
практикувати при підготовці вокалістів.

Вказані музичні свідоцтва достатньо красномовно ілю-
струють «кельтську присутність» в українському Православ’ї 
і у бутті в цілому, що підтверджується множинними топоніма-
ми і етнонімами в прізвищах (від коренів, в основі яких термін 
«бой», тобто «кельт», «таран», бог грому у кельтів і т. ін.). В ро-
боті А.  Соколової приведені матеріали, згідно яких численне 
бритське лицарство, що від’їжджало з окатоличеної Вільгель-
мом Завойовником Британії у Візантію у ХІІІ столітті, отрима-
ло від імператора землі у Криму для оборони від тюрків-татар, 
які разом із татаро-монголами завойовували Русь і з тим руські 
землі у Криму [60, c. 28]. 

Приведені історичні матеріали демонструють складні пе-
реплетіння церковного інструменталізму у християнському 
Богослужінні. Чистота хорової вокальності, що мала місце 
у грецько-візантійській традиції і яка свідомо відображувала віт-
хозавітну музичну аскезу, прийняту іудеями після вавілонського 
полону, з цього було ясно одне: спів тільки у храмі і в синагозі. 
Однак дзвонність древньозахідного Православ’я порушила те 
обмеження, і дзвонний інструменталізм склав відчутну  сторо-
ну православного служіння (і в новогрецьких умовах), будучи 
доповненим для православної Галлії, а також Ірландії і Британії 
святістю, угрунтованої мучеництвом останніх у дні торжества 



29

Кромвеля 1642 року, – грою на струнно-щипкових інструментах 
лютневої групи (звідси відначальна сакральність кобзи-банду-
ри в Україні). Але це спеціальна тема, яка почасти порушена 
у книгах вищезгаданої Д. Андросової, А. Соколової, М. Степа-
ненка [2; 60; 63], інших науковців. 

Ці історичні «замальовки» жанрово-типологічних розгалу-
жень показані для підкреслення значущості інструменталізму 
через голос у співі, виразність якого у секуляризованому соціумі 
не оговорюється і не вивчається, подається у вигляді «техніч-
них примх», цікавих для голосового виховання, але «беззміс-
товних» з точки зору логіки лібрето і сюжетики оперних вистав.

Звідси – установлення на філософію співу, філософію вокалу 
заради понятійного розкриття значення термінів (спів, вокал), 
які існують у професійному словесному вжитку, але відсутні 
у фахівських довідниках, навіть таких ретельних як Гарвард-
ський музичний словник [106]. А для понятійного наповнення 
термінів повинна існувати описовість символів-значень співу, 
вокалу за їх генетичним і онтологічним виявленням, не до-
пускаючи ототожнення їх спеціально музичним визначенням, 
яке залишається складовою оперного дійства, не уловлюваного 
аналізом вербального наповнення строк партитури. 

Адже у вищезгаданому змістовному довідковому виданні 
Гарвардського «Музичного словника» поняття співу взагалі не 
розглядається (є «singing saw» – «співаюча пила» та т.  ін.), не 
дано й поняття вокалу, є «вокалізація» («A long melody sung on 
a vowel, i. e., without text. The term is used chiefly for vocal exer-
cices…» – «Довге дихання». А от сольний спів потребує «геро-
їки віртуозності» для виявлення високого мислення про Вище. 
А причина того – секуляризація наукового знання від пострене-
сансної пори, музикознавства і культурознавства від їх винахо-
ду у XVIII і ХІХ століттях. 

Адже музичні ряди в духовному, згодом оперному співі були 
досить автономними за виразністю по відношенню до текстів, 
вони буквально «обрамляли» тексти, виконуючи ту виразну 
функцію, яка народжена була суто духовними, літургічними 
співами, в яких старанно вимовлялися слова. Згодом, коли на 



30

грані XVI–ХVII  сторіч розгорілася дискусія щодо народжува-
ної опери як позацерковного дійства (бо співаною  – і вокаль-
но співаною – виставою була літургічна драма ХІІ–ХІІІ ст., яку 
Г.  Кречмар справедливо вважав першооперою [12, с.  27-29]), 
Дж. Каччіні надто ретельно розділяв «старі», тобто церковні 
засоби музичного оздоблення і нову виразність типу вокаль-
ної риторики, тобто моделі мовленнєвого відтворення контурів 
у мелодиці. 

У статті А. Верін-Галицької розглядається специфіка твор-
чості Дж.  Каччіні («Дж.  Каччіні: між пасажною та афектив-
ною музикою»), який мелодичну лінію своїх творів вибудову-
вав згідно з поетичними наголосами. Як зазначається, він «не 
розміщував довгу ноту чи розспів на ненаголошений склад… 
(окремо  стоять початки і кінці фраз)», також «можна поміти-
ти в мелодичних контурах наслідування інтонації ораторсько-
го мовлення» [12, c.  19]. І тут відмічається техніка не тільки 
риторичних акцентів взагалі, але спеціально церковної, тобто 
музично зазначеної риторики («окремо стоять початки і кінці 
фраз»), яка проявляється в дотриманні «антимовленнєвого» ін-
тонаційного компонента розтягування початкових і завершаль-
них побудов. І тим фіксується штучно-умовна інтонація цер-
ковної інтонаційності, принципово відмінна від безакцентного 
подання таких моментів у мовленнєвому континуумі взагалі. 

Вказані традиційно-церковні відзнаки мелодичної будови 
поєднані із новим мелодичним утворенням за типом «насліду-
вання інтонації ораторського мовлення», а це вже представляло 
ренесансно-барокове поєднання церковності і позацерковного 
озвучування. А таке звукоподання Дж. Каччіні витлумачував як 
«втіленням «афектів», що з його точки зору було найбільш по-
казовим для ним винайденого творчого методу складати музику 
до вистави, принципово віддаляючись від церковного («старо-
го» в його термінології) стилю. 

Цитована вище Сун Жуйшань у своєму дослідженні заува-
жувала, що під «…“афектом” Каччіні розумів не відверто пода-
вану чуттєвість, як це було прийнято у кінці XVII i XVIII сто-
літтях, але дотичність до чуттєвості в цих прийомах вже мала 



31

місце» [66, c. 23]. І далі маємо роз’яснення щодо зайнятої до-
слідницької позиції:

«А як засвідчила вихідна ідея наукової розробки (“…між 
пасажною та афективною музикою”), пасажність у співі, крім 
церковної “антимовленнєвої” акцентуації, для Каччіні складала 
предмет усвідомленого “оминання” того роду техніки “старого 
стилю”, що відповідав можливостям інструментального нала-
штування співацького голосу, неприйнятного для прихильника 

“афектованого співу”. З посиланням на висловлювання Каччіні 
стверджується, що пасажність “більше підходить для духових 
та струнних інструментів”, для “каденцій”, що являють собою 

“неафективні місця”, дозволяючи там користування пасажні-
стю…» [так само, с. 23].

Із того викладення виходить, що засвідчена Ісидором Се-
вільським (VI ст.) «штучність» співацького вираження взагалі, 
у порівнянні з «природністю» мовленнєвого звуковираження, 
утворює заставні даності щодо розуміння церковних початків 
музики. А їх органічною «пролонгацією» виступає «інструмен-
талізація» пасажних побудов і ритміка фразування, протилежна 
закономірностям мовленнєво-природньої інтонаційності («про-
ковтування» початкових і завершальних слів у поданні фраз- 
речень-періодів). 

Звертаємо увагу на термінологічно виділений інструмента-
лізм вокально-церковного звучання – у протилежність вокальній 
риториці «слідування за смислом слова» в народжуваній опер-
ній установці, формульно поданій у ХІХ столітті: звук виражає 
слово, «була правда». 

Диференціювання засобів вираження при втіленні різних, 
гранично контрастних афектів «туги» й «радості» у Дж. Каччіні 
здійснюється, коли він спирається на процерковні засади мис-
лення у мелодичній творчості, призначеній для втілення радо-
сті (а це «пасажи» у мелодіях), тоді як сумний настрій стає до-
речним для подання у музиці, що моделює мовленнєві інтонації. 

В пам’яті постають мелодії врочисті, заглиблені у представ-
лення захвату, в яких виражена процерковна «антимовленнєва» 
інтонаційність – як це проявляється в соло труби у фіналі ІІ дії 



32

«Аїди» Верді чи в побудові початкової і завершальної фраз в ро-
мансі Радамеса з І дії, в якому він звертається до образу коханої 
ним дівчини у майже молитовній зосередженості у виявленні 
захвату й шанування.

І знов – цитата із дослідження вищеназваної авторки:
«Зі сказаного випливає, що релігійний спів, церковна декла-

мація-псалмодія містять принципові надзвичайні інтонаційні 
звороти, уникають “мовленнєвого уподібнення” в прийомах, 
які покликані відносити уяву до позабуденного, позабуттєвого 
життєвого прояву. Уникнення традиційною науковою терміно-
логією в Європі, складеною у Новий час, посилань на релігійні 
застави мислення ускладнило користування музичними термі-
нами, які за глибинною, до-новочасовою традицією, виходять 
з церковного музичного вжитку, у тому числі це стосується по-
нять співу й вокалу» [12, с. 24]. 

І ще одне узагальнення: 
«Зі сказаного ясно, що історичним ґрунтом вокалу, вокалі-

зації, співацького засобу у вираженні надбуттєвих уявлень став 
церковний спів, в основі своїй хоровий. І його специфіку скла-
дала особливого роду «інструментальність в голосі», яка згодом 
«перекладалася» на інструменти, але залишалася (і залишається) 
атрибутом церковно-музичного вираження. Ознаки тієї «інстру-
ментальності» – інтонації й прийоми, що відсторонюють від на-
слідування буттєвої мовленнєвості, що концентруються у показі 
початкових і кадансуючих побудов та які стали атрибутивними 
і для класики художньо самодостатньої музики» [так само, c. 25]. 

Відмічаємо певну історичну віху: оперний вокал, в засадах 
свого існування вибудовувався спиранням на псалмодію (лі-
тургійна драма), на омузикалену декламацію, в цілому, псал-
модійної основи, набираючи повноту музичного зосередження 
у співі – в пісні-арії (драматургічно суттєві номери в літургічній 
драмі), в арії як такій (починаючи від XVII століття). Однак арія 
стає вузловим моментом оперної драматургії, починаючи з міс-
терізованої опери, так званої опери seria (буквально «серйоз-
ної», а за смислом використання того терміну – «церковної»).



33

В тому жанровому винаході – опера seria – оперний вокал 
у засадах свого існування поєднував церковну вокальну «кон-
тинуумність» і прийоми наслідування мовленнєвої «почуттє-
вості», хоча, як знаємо, класичним злетом оперної вокалістики, 
що поклала арію в основу оперного вираження, стала опера не-
аполітанська. Народження тієї класики оперного співу надто ці-
каве за місцем народження і сповіданою церковною ідеєю: саме 
італійський Південь, який на той час знаходився під Іспанською 
короною і до сьогодення зберігає у культурній пам’яті про істо-
ричну першісність тут Православ’я (у Сицилії на кожному, те-
пер католицькому, храмі прибита табличка, де сповіщається, що 
цей храм до 1240-вих, до 1260-тих і т.д. років був православним. 

А Іспанія, як відомо (це особливо підкреслював М. де Фа-
лья – про це в роботі А. Ялози [88, с. 28]), в межах готського ко-
ролівства на її Півдні, в Андалузії, на два століття раніше Риму 
хрестилися у грецьке Християнство православного типу. Іспан-
ська церква увійшла у католицький світ від ХІ століття, але ко-
ролі користувалися, за прикладом імператорів Візантії, правом 
інвенститури, тобто назначаючи самі, без дозволу Папи Рим-
ського, духовних керівників королівства. А це – сліди «гармонії 
влад» візантійського православного правління, в якому світську 
і церковну владу зосереджувала фігура імператора. Сказане за-
гострює провізантійські принципи релігійних тяжінь в Іспанії 
і в Неаполі як частки у XVIII сторіччі іспанської держави. 

В дисертації І. Красиліної, присвяченій виченню специфіки 
цієї категорично засудженої за її «церковність» прогресистами 
XVIII–ХIX століть опери seria, стосовно творчості класика тієї 
оперної типології маємо наступне узагальнення:

«Опера seria А.  Скарлатті, що категорично висунула на 
перший план сценічної виразності “світлий спів” кастратів-
фальцетистів, залучений із практики церковного літургійного 
вокалу, підхопила ідею аріозної вокалізації, яка не асоціюва-
лася щільно із наспівною декламацією спадкоємців Я.  Пері і  
Дж. Каччіні, але виходила, як вже неодноразово підкреслювало-
ся, на контактність з оперою-містерією С. Ланді, який суміщав 
своє композиторство зі статусом співака-кастрата. Сам принцип 



34

вставляти комічні сцени у вигляді двох актів між трьома діями 
основної композиції йшов від містеріальної практики, в якій 
побутові, у тому числі комічні сцени, покликані були надати 
життєвої сьогоденної достовірності високим подіям житійного 
смислу у поведінковій стратегії персонажів» [35, c.101-102].

Згодом ініціативу Неаполя у розбудові містеріалізованої 
церковної опери, що складала послідовність співу арій, з кін-
ця 1720-х перехоплює венеціанська школа із їх блискучими 
представниками в особах Н. Порпора, Н. Йомеллі, Т. Траетта, 
Ф. Каваллі, А. Вівальді та інших знаменитих авторів. Відмічає-
мо парадокс, що постановки опер А. Скарлатті в Неаполі «згор-
талися» у 1730-ті роки, тоді як Венеція саме тоді зацікавилася 
містеріальною оперою seria, відмовившись у XVIII сторіччі від 
здобутку «барокової музичної драми» К.  Монтеверді. «Візан-
тизм» венеціанців наочно проявляється у діяльності А. Віваль-
ді як автора опери «Джустіно», дія якої проходить у Візантії, 
а найбільш виконуваною і прекрасною в тій опері є арія добро-
дійного імператора Анастасія. 

Саме неаполітанські засади seria згодом виявили україн-
ські величні композитори Д. Бортнянський і М. Березовський, 
уловивши вчасно близькі до українського візантійства засади 
музичного мислення і засобів вираження. Бо «світлий» спів 
кастратів був надзвичайно співвідносним із церковними укра-
їнськими фальцетуючими тенорами, звучання яких інакше як 
«солодкий» спів не називали. Знову посилаємося на переваги 
великого знавця українських співацьких можливостей і україн-
ської церковності – О. Кошиця:

«... Був чарівної ніжності і солодощі тенор Олекс. Тихаль-
ський ... Тенор Тихальський міг в одну мить навік зачарувати 
тембром свого незвичайно ліричного голосу: це була невимов-
на насолода, неймовірної чистоти, висоти, м’якості і музикаль-
ності ....» [34, c. 301].

О. Кошиць описував ліричний теноровий спів, який в сучас-
них оперних вітчизняних умовах не культивують – все націлене 
на «драматичних» (баритонізованих) тенорів, які налаштовані 
на «сильні» характери, що мають установки на егоцентрич-



35

но-«цілісні» відстоювання своїх особистісних цілей, які неод-
нозначно, згідно «правди життя», співвідносяться із соціально- 
і тим більш релігійно затребуваними моральними нормативами.

Герої seria  – це абсолютно по-християнськи нормативні 
добродії, являючі не «життєві характери», але уособлення мо-
ральних цінностей, компенсативність яких відносно буття за-
кладає дидактичний (церковно-дидактичний) стрижень змісту 
цих опер. Бо відносно згадуваної опери А.  Вівальді «Джусті-
но», написаної і поставленої з великим успіхом у 1720-х, за 
спостереженням молодої дослідниці С.  Філіппової, її сюжет 
і її повчальний пафос спрямовувався до молоді 1720-х, яка, як 
і кожні  сто років у 20-х, заявляє особливо різко в суспільстві 
свою соціальну активність, навіть агресивність у XVIII столітті. 
Згадаємо тільки позицію Ф. Вольтера з його романом-пасквілем 
«Орлеанська незаймана» – гаслом «Розчавить гадину» на адре-
су церкви, рідної Галліканської в першу чергу. 

У статті С.  Філіппової знаходимо характеристику тієї від-
повідності образів композиції А. Вівальді очікуванням 1720-х: 

«Звертаємо увагу на тип сюжетів, що використав А. Віваль-
ді для своїх опер, які отримали вражаючий успіх. Це сходження 
до визнання і отримання великої влади молодих героїв, які для 
отримання вказаних вищих благ повинні були пройти через ви-
пробування і демонструвати неабияку витримку, силу і вміння 
спокутувати свої провини сумирно і щиро. Особливо це  сто-
сується «безрідного» Джустіно, героя другої римської опери 
Вівальді. Нагадуємо, що 1720-ті роки  – це час ствердження 
«молодіжного прориву» у соціальних відносинах (це був час 
ствердження у Франції юного, що отримав корону 12-річним, 
короля Людовіка XV, то був розквіт Гамбургської опери, коли 
поряд із Р. Кайзером там розгорнув діяльність Г. Телеман, ін.) – 
метафізика історії засвідчує значущу для кожного століття ак-
тивізацію «нової молоді» (так себе називали активісти 1920-х 
в Німеччині і у Франції)…» [72, с. 422].

Виховний пафос дії (і це не художня опера, бо тривалість 
вистави – 4,5 години, ставилася під час карнавалу, що було, пе-
реважно, не розважальним, а церквою спрямовуваним дійством 



36

перед пасхальним постом) надає сюжету у найдосконалішому 
озвучуванні «світлого» співу рис обрядової ініціацітивної акції, 
в якій слухачі мимоволі, за довгістю дії, постають співучасника-
ми перипетій подвигів юного героя і отримання за те нагороди. 

У вищезгаданій роботі І. Красиліної пікреслена цілковита по-
доба 5-тиактної структури seria (у І, ІІІ і V актах основна лінія 
сюжету і музичних характеристик, ІІ і IV комічні вставки), – до 
«шкільної драми» в учбових закладах, які підняв на щит в Укра-
їні Феофан Прокопович, і які через Могилянську академію пів-
століття формували тією православною театральною вченістю 
усю українську інтелігенцію. В роботі вищезгаданої дослідниці 
звернена увага на «римську прописку» формальних показників 
того повчального шкільного театру – 5-тиактність, як і у вищезга-
даних містеріальних композиціях С. Ланді і згодом А. Скарлатті. 

Суттєвим постає узагальнення щодо того шкільного театру 
в Україні; у шкільних п’єсах та трагікомедіях вирішальну роль 
відігравали політичні обставини. Висувається міркування, що 
після полтавської поразки під час репресій від московського 
уряду названа драматична творчість призупинила своє процві-
тання. Але відновилося продовження розквіту при сходженні 
на престол Петра ІІ, та вже через дванадцять років шкільний 
театр та драма знов почали згасати. Однак на початок XVIII ст. 
також припадає велика кількість зразків давньої української ін-
термедії, яка також була явищем шкільного театру й виконува-
лася між 6-9 актами шкільної драми з метою розважити глядача 
після «важкості» подій, які відбувалися у драмі. 

В роботі названої дослідниці [35, с.68-69] у центр порів-
нянь поставлена часова синхроніка описаних творчих подій 
в Україні і того, що усвідомлюється в подіях неаполітанської, 
венеціанської опери за їх відгуком на політичні події і молодіж-
ну експансію в політиці, церковно-мистецьких засобах впливу. 
І у якості беззаперечного узагальнення постає наступна теза, 
що звучить досить незвично після  століть «недосконало-мис-
тецького» тлумачення сутності seria:

«Класична seria  – неаполітанської і венеціанської шкіл 
(1700-ті – 1740-ві роки), являє собою у високому значенні вхо-



37

дження в церковну дидактику когорту вистав–настанов добрих 
нравів через величну естетику аріозного фігуративного “світло-
го” співу кастратів-фальцетистів» [35, c.163-164].

Названа авторка І. Красиліна готувала дане дослідження під 
науковим керівництвом авторки даної книги професора О. Мар-
кової, і цей висновок підводить підсумок апробаційним аналі-
зам щодо церковно-прикладного розуміння смислу seria, що 
й зумовлює послідовний компенсативний духовний естетизм 
вираження, що не має прямого відношення до художньої «прав-
ди “другої реальності” театру». 

Інструменталізм вокалу, з його, за класикою поствіденської 
музичної художності, «надмірною» віртуозністю, що часто йде 
повз сюжетно-подійово розігруваної на сцені дії, утримує на 
фундаменті церковної ідеальності речово-буттєві перипетії, які 
живлять сюжетну канву і засобами «вокальної риторики», тоб-
то реактивності мелодики й інших засобів виразності на деталі 
текстових виразів, «доторканість до буття». Останнє на протязі 
ХІХ століття вперто просувається до «правди життя» на опер-
ній сцені, ламаючи церковні засади вокалу і тим ризикуючи 
втратити високий одухотворений стрижень опери. 

Звідси  – «філософія вокалу» як «філософія інструмента-
лізму в голосі», як породження співочої аскези християнського 
світобачення. Основні поняття «філософії вокалу»: «інстру-
менталізм в голосі», спів як «понадмовленнєве» звукотворення, 
вокал як «інструменталізований» спів, вокальний тембр як про-
відник сакрального кореня у співі в ієрархічному ряді басово чи 
сопраново центрованих складових, тембр-амплуа як втілення 
оперної вокальності і оперно-вокальної тембральності.

Філософія інструментів як музичних знарядь задля збере-
ження сакральних смислів вселюдської значущості. 

Якщо вокал  – епіцентр антропоцінностей музичного люд-
ства, народжений релігійним європеїзмом Християнства, то 
музичний світ у цілому народжений перкусійним загалом, в ос-
нові якого – ритмізуючі звучащий континуум музичні знаряддя 
(типу ударності у барабанів-гонгів і подібних до них). А ото-



38

ченням виступають шумові (позаударні звучання тих же бара-
банів-гонгів і спеціалізованих у шумовиявлення) і тонопродук-
туючі пристрої (литаври, дзвони, молоточкові типу ксилофона, 
марімби і т.ін.) 

Ця увага до музичної генези йде за історичними шляха-
ми музичного розвитку і тому дане уявлення про перкусійний 
склад звучання як початок музикальності у цілому уводить 
в атрибутивний список прикмет специфічно-музичного. Дане 
викладення почалося з мусікійського початку музичного знан-
ня і практики долучання, в першу чергу, до ідеальних даностей 
слова та умоглядності (поезія, вербальний і числовий опис в Іс-
торії і Астрономії). Однак вчення про мусікію розвинулося на 
рівні цивілізацій Антики, причому, для Європи – на рівні Піз-
ньої Антики. Остання увесь перкусійний (ударно-шумовий) за-
ряд музики на рівні філософсько-теоретичних знань не виділяє, 
усвідомлюючи те «доторканістю до техно», тобто речово-ма-
теріально «обважненого» звуковидобуття, що стає предметом 
спостереження і вивчення тільки у варіанті «очищеності» від 
гучноголосої масштабності перкусійних виходів. 

Так на рівні філософсько-теоретичної абстракції здійснила-
ся та «довіра до абстракції», яку А. Уотс [71] схильний вважа-
ти найважливішим показником менталітету європейця, що він 
угрунтовує посиланням на уявлення про Бога, яке саме у Євро-
пі зконцентрувалося у ознаки Всевеличі і Всеприсутності, що 
матеріально-речово не пізнавано. Відповідно, тільки християн-
ський культ щедро насичений музикою, що набагато скромні-
ше в інших світових релігіях – буддизмі та ісламі, та відповідає 
позиції висунення музики в Європі на художньо самодостатнє 
положення на основі співочої поліфонії і від неї виділеного ін-
струменталізму. І все ж планетарний досвід людства засвідчує 
наявність вихідної форми музично-тонового вираження у вигля-
ді ударно-шумового інструменталізму, у вигляді самозначущої 
моторики ударно-ритмічного виявлення, в якому здійснюється 
прометеївський, за О.  Лосєвим, комплекс «народження світла 
з вогню» – виділення тоновості із педальності моторики рит-
мічно-шумових акцій. 



39

В монументальному описі історії музики Первісності, пред-
ставленої в монументальних роботах Р. Грубера [18], першому-
зичними виявленнями виступають два типи звуковиробництва: 
репетиційна повторюваність ударів по предмету, народжуюча 
«рухливу педаль» первісного перкусійного «мартелято» і до 
нього подібного «бубніння» на одному-двох тонах – і широта 
звукового наслідування оточуючого звукового простору. Пер-
ше з названих втілює звукову абстракцію моторики людського 
самовираження, друге  – наслідування позалюдських звукових 
даностей. Це має аналогії до людських першозображень, в яких 
виділяється символічно-умовне втілення людської особистості 
у вигляді рисочок, тоді як «первісна скульптура» у вигляді на-
кривання шкурою каменю (дерев’яного обрубку) чи «живопис» 
із достатньо точним втіленням зовнішності звірів. Як бачимо, 
моторика повторюваності утримує начала «лірики самовира-
ження», тоді як «речово-матеріальний мімезис» виводить на 
навкололюдський світ, який кількісно і якісно явно домінує 
у людському світосприйнятті відповідно до релігійних уявлень 
про не-антропоїдноподібне божество. 

Ці музично-тоново позначені сутності – абстракції одинич-
ного тону і сукупної множинності звуків-наслідувань з їх віде-
о-паралелями в зображальності підводять до протоматематич-
них абстракцій геометричного плану: точка та лінії, пояснення 
яких в логічному розрізі неможливе (точка  – місце перетину 
ліній, лінія – сукупність точок). Однак повнота абстракції при-
таманна тільки точці, яка предметно нічого не зазначає. А от 
множинність ліній йде від контурності охоплення зором пред-
мету – людські першозображення відрізняють лінії-рисочки як 
символізація людського і лінії-контури зображуваних предметів. 

Первісна музика  – співвіднесення тонності у вигляді педалі 
(продовжуваного повтореннями тону, що народжує лінію), яка аку-
мулює упорядненість усього звучащого, і тим символізуючи Все. 

Сказане про першомузичні виявлення фігурує в їх здійс-
ненні виключно в ритуально-обрядовій діяльності, яка займає 
більше половини свобідного буття і має чітку спрямованість 
до надлюдських сил, здатних допомогти виживати в різно-



40

складовому і часто неласкавому й відверто ворожому оточенні. 
Звідси – відзначений першосимвол значущості тонності, фік-
сованої в педальному (репетитивно-рухливому, педально-мо-
торному) поданні: Божествене, ліризм Звернення (що на рівні 
«постцивілізаційного» екстазу Середньовіччя було прийнятим 
у всіх християнських конфесіях через грецьку формулу «Kyrie 
eleison» – «Господь, змилуйся»). 

З тих першочасів вибудувалася первісна символіка  – під-
креслення тону самого по собі, згодом те, що стало першопра-
вилом церковного інтонування: розтягування (фермата) почат-
кового і завершуючого фразу/речення/період побудов мовлення. 

Першоцивілізаційні здобутки виводять на релігійні концеп-
ції божественої людиноуподібненості – і в музиці народжуєть-
ся абстракція мелодизму, яка для свого здійснення потребує 
мінімум трьох тонів (триликість і багатоликість божества, ін-
дуїстське тримурті, семиликі боги слов’ян), тобто виявляється 
моторика «пересування» тонів на різні висотні рівні, стверджу-
ючи принцип «фуги» («біга») як втілення «ликів бога (богів)». 
Мелодія як послідовність тонів народжується «хвилеподібни-
ми» контурами, «хождінням кругами» в оспівуванні тону-опір-
ності: так народжувався ліризм як славлення Високого (поняття 
лірики виводиться з етимології співу-читання під ліру, здійсню-
ваного Світлим Аполлоном на честь величі і краси Космосу). 

Сказане демонструє інструментальний початок музики, 
ритуальна діяльність на честь Вищого виступає витоком то-
нотворення  – в моториці рухливих педалів ударно-ритмічної 
репетитивності, що «витягує» із шуму тон. І ця абстракція 
інструментально-педальних творень відтіняє «первісний міме-
зис» звуконаслідування, в якому тонність і її відсутність утво-
рюють щільну «звукомасу», здатну символізувати «зрощеність» 
людського і оточення. 

Цивілізаційний етап побудови мелодики (цей перехід до ме-
лодизму спостерігається на самих різних географічно і часово 
ділянках людського проживання, упорядненого державно-ієрар-
хічними соціальними узами, що своєю штучністю протистоять 
природному оточенню (антропоморфізм мислення) й одночасно 



41

спрямовані до «олюднення» голосового надбання, відмінного від 
мовлення й одночасно «зрощеного» з ним. Так в загально-істо-
ричному плині музичний початок закладається інструменталіз-
мом, в якому голосові можливості сполучають мовленнєві еле-
менти і безмежне звукове багатство звуконаслідування. 

В роботі Д. Андросової, присвяченої еволюції фортепіанно-
го мистецтва ХХ  століття, першоісторичний поштовх вельми 
відчувається через відверті «неоварваризми», що стали емб-
лематичними для минулого століття, відміченого соціальними 
рухами «убігання від цивізалізаційної ієрархічності держави» 
в революційних виступах 1910-х  – 1920-х, 1960-х  – 1970-х, 
«убігання від соціуму взагалі» в молодіжній настанові 1950-
х – 1960-х, в їх мареннях про засвоєння «непізнаних земель», 
гірських і лісових, космічних позаземельних просторів (фільми 
А. Тарковського), ін. І такі спостереження живили узагальнення, 
зазначені у книзі Д. Андросової:

«Здійснилося усвідомлення у планетарному масштабі зна-
чимості моторики як органічної частини славильно-ліричної 
музики, відміченої в тій атрибуції ще в Античності» [2, c. 18].

Базисність інструментально твореної моторики для музич-
ного розвою у цілому вивела, як вже відзначено було вище, на 
переродження співу у вокал в європейському соціумі. А це ос-
таннє було підготовлене інструментальними відкриттями 
Пізньої Антики з її інструменталізмом, наповненим про-голо-
совим звукоподанням. 

Йдеться про спеціальну значущість таких найдревніших 
(цивілізаційно!) інструментів як флейта і труба, і поряд з ними 
розвинений культ арфи-кіфари-ліри. І якщо для Древньої Греції 
більш показовими були струнні (щипкові, ті що уникають пря-
мого наслідування мелодійного співу), хоча інструмент Діоніса 
авлос (флейта-гобой) мав надзвичайно активний спосіб участі 
в урочистих акціях соціально-громадянського призначення, то 
для Риму мідні духові типу труби, букцини та літууса склали 
першісне значення. Ясно, що виражальні можливості тих ін-
струментів за їх народженням були їх обрядово-сакральним 
приладдям, їх розвитком в аналогіях до інструментарію кра-



42

їн-націй, які усвідомлювалися в упередженні класики грецького 
чи римського суспільства. І вказані відомості вибудовують фі-
лософію флейти-авлоса, флейти-тібії, мідних духових, явлення 
яких у людську спільноту зазначало суттєвий соціально-мис-
лительний принцип, опредмечений їх конструкцією і звучанням. 

Згодом спадкоємницею грецькою і римської культур стала 
Візантія, яка вивела на провідне положення в бутті орган, що 
поєднав у своїй конструкції особливості звучання струнних 
і духових інструментів, зберігаючи ту спорідненість церковно-
го і позахрамового мистецтв, які зумовлені були православним 
строєм візантійського суспільства, в надрах якого сформували-
ся усі європейські ( у тому числі західноєвропейські) інститу-
ти. Розгром Візантії у 1453 році ісламською навалою і старан-
нями відділеного з ХІ століття Католицтва надовго спотворив 
інформацію про цю цивілізацію і Православ’я, яке тримало 
велич дивної своїми досягненнями імперії, що демонструвала 
завжди гнучкість шанування античної дохристиянської спад-
щини і надбання Віри, яка не знала раціонально-жорстких про-
тиставлень світського – церковного, як то згодом ствердилося 
на європейському Заході.

У прекрасній книзі Р.І. Грубера відносно Візантії констату-
ється: «Участь церковних співаків в застольній музиці, рівно як 
і участь інструментальної музики у церковній, говорить про те, 
що музика світська і церковна у Візантії мала між собою багато 
спільного. Пояснюється це єдністю світської і духовної влади 
в особі імператора. Тому культова музика Візантії виявилася 
проникнутою впливом світської культури та мистецтва: церков-
ні піснеспіви використовувалися при дворі, у цирку, у вулич-
них процесіях, і, навпаки, “акламації” були в ходу у церковному 
культі» [18, с. 129].

Ці узагальнення у візантійській культурі античних напра-
цювань Греції і Риму дозволяють більш чітко роздивитися ге-
незу інструментального налаштування вихідних для культури 
Візантії держав і націй, які, само собою, живилися й іншими 
ментальними джерелами (зокрема, щедрим внеском сірійців 



43

і слов’ян), однак системобудівну енергію у візантійство внесли, 
перш за все, Греція і Рим.

Тому – «філософія ліри», наповнена піфагорейським зарядом 
долученості до «інструменту філософів» кануну, конструкція 
якого підказана була будовою і виражальними показниками ліри. 
7-11 струн ліри відповідали числам, що мали сакральне значення, 
починаючи з символізації числом 7 самого Аполлона, що наслі-
дував символіку єгипетського Озириса, втілюючи символ Вічно-
го життя. Сам принцип струнно-щипкової гри наслідував мисте-
цтво гри на лірі та арфі, інструментах, що займали самозначуще 
місце в культурі Древнього Єгипту (в останньому арфа скоріш 
відповідала запитам храмового звучання. Від Єгипту і у цілому 
Месопотамії йде спорідненість ліри із кіфарою-кітарою. 

Призначеність ліри Світлому богу-олімпійцю Аполлону зу-
мовила розвиток ліричної поезії, а згодом сфери ліричного у ці-
лому. «Філософія ліри» Піфагора загострює увагу на чистоті 
строю інструмента, що покливаний був наповнити словесну 
поезію надбуттійною  – мусікійською-Космічною  – енергети-
кою вищого порядку. Щипковий спосіб звуковидобуття забез-
печував високу абстракцію у виразності гри: не «слідування 
за текстом», наповненого предметно-емоційною множинністю, 
але виведення його у єдність надбуттєвої точності тонового по-
падання, що, за переконанням Піфагора, «очищало» нервову 
конструкцію людини, розгортаючи увагу і мислення до косміч-
них цінностей.

Від щипкової ліри, вже на рівні еллінізму Візантії, виділила-
ся «ліра де браччо», тобто «ручна ліра», яка від начал мала бу-
дову, що ми знаємо як скрипкову. Звідси – усвідомлення скрип-
ки і ліри, що породила першу, інструментами вищого порядку. 
Згодом королівський двір Франції в особі блискучого Людові-
ка XIV (XVII  ст.), який наблизив до себе Ж.-Б.  Люллі і його 
стараннями створив королівську капеллу «24 скрипки Короля», 
а королі галліканської Франції успадкували від візантійських 
імператорів суміщення в їх статусі глави держави і церкви, тим 



44

підтримуючи в музикуванні зв’язок із релігійними заставами 
мислення. 

В цілому, як вже відзначалося, скрипка у вигляді «ліри де 
браччо» отримала поширення у Візантії і в тих націях, які мали 
безпосередні контакти з тією православною імперією. Тому не 
Італія, а країни Півдня і Сходу Європи були першопоширюва-
чами майбутньої скрипки. А особливе місце належить в цьому 
ділі Русі, Молдові й Румунії, які історично були зв’язані з Візан-
тією, особливо епохи Македонського ренесансу, відзначеного 
активністю слов’янської складової в культурних теренах імпе-
рії. Вже через цей слов’яно-влошський ареал Італія отримала 
заохочення до висунунення скрипки та інших струнно-смичко-
вих на провідне положення у виробництві досконалих екземп-
лярів інструменту, який отримав потужну «путівку в життя» 
у постренесансній Європі. 

Вихідний смисл скрипкового виконавства на землях Русі про-
глядається у фресках Софії Київської, де у числі почесних зобра-
жень біблійних героїв, святих та правителів Києва маємо серед 
зображень на Фресках Північної башти (260 у виданні [62]) пред-
ставлений музика, що грає на «лірі де браччо», майбутній скрипці, 
тримаючи інструмент на плечі в позиції «італійської концертної 
скрипки XVII століття», тоді як дане зображення відноситься до  
ХІ (!) століття. Суттєвість скрипки у озброєнні музикантів майбут-
ніх України і Польщі підкреслюється інтересом до цього інстру-
менту у віддалені від західноєвропейського постренесансу часи 
розквіту Київської Русі, коли піднімалася першодержава Польщі 
у Куявії на чолі з першостолицею Гнєзно, коли першокнязі з роду 
Пястів пишалися тим, що приймали православних святих Кири-
ла і Мефодія під час їх перебування у слов’янських країнах [118,  
с. 5-12], а католицькі переваги у Віросповіданні стали проявлятися 
тільки після трагічних подій ХІІІ століття. 

В цьому ж плані долученості до візантійської ліри-прото-
скрипки вимальовується особлива роль молдово-румунських 
леутарів, які з ХІІІ  століття славилися грою на цьому інстру-
менті, а називалися леутарами за гру на леуті, на інструменті, 
який фігурував як генетично струнно-щипковий, тобто в прямій 



45

аналогії до грецької ліри. Струнно-щипкова генеза долучала до 
сакральності, причому, від начал протохристиянської (ідентифі-
кація Аполлона з Богом-Отцем, на відміну від ідентифікації Ор-
фея з Ісусом-Христом у першохристиянські часи і без відмови 
від такої ідентифікації і на наступних етапах розвитку Христи-
янства [97, c. 90]. Таке сполучення нехристиянських і саме хри-
стиянських уявлень має особливе відтворення у молдовському 
фольклорі, у культурі дойни, насиченій мелізматикою, з явними 
«візантизмами» у фігуративній мелодиці, що вражає натхнен-
ним високим горінням каяття за недогляд підопічного життя, 
а згодом екстатично-радісне поринання у музику Спасіння.

Коментарі до текстів тих молдовських дойн загострюють 
увагу на думках-вчинках пастуха, що опікує своє стадо, минаю-
чи алегорію Пастора-пастви, що охоплює поетику оспівування 
«заблудних», а згодом повернених до рідної спільноти душ. І та 
метафора явно «бринить» музикою, неймовірно гарною і при-
страсною – хіба що у дусі емблематичної для фольклору Мол-
дови. В магістерській роботі А. Кантемирової-Соловей, присвя-
ченій національній емблематиці цієї нації і її музики, знаходимо 
такий опис смислу музики і тексту дойни:

«Текст дойни зазвичай розповідає про повсякденне життя 
чабана і овечок, якими він опікується, але важливо пам’ятати, 
що фігура пастира є символікою Ісуса Христа та його послі-
довників вчення, що відтворюється у термінології. В християн-
ській символіці ягня є символом жертви і втілення душі, тому 
ми спостерігаємо таку велику емоційну і піднесену атмосферу 
у сумній першій частині дойни і радісний, алілуйний тон другої 
частини, яка асоціюється з танцем (пор. з танцем Давида перед 
ковчегом). Це не просто реакція на повсякденні події, а спосіб 
розглядати їх у контексті віри, де головне – це зберегти та зібра-
ти свою паству» [61, с. 48]. 

У численних молдовських баладах виділяються образи-але-
горії, особливо те, що стосується дивно-тендітної за смислом 
і красою музичного наповнення «Міоріти». Знов звертаємося 
до тексту юної, але відверто талановитої дослідниці Кантеми-
рової-Соловей:



46

«Найбільше до дойни схожа за інтенсивністю втілення на-
ціональної емблематики епічна балада «Miorita» зі збірника 
молдавського фольклору. У цій баладі розповідається про трьох 
пастухів, які спускаються з небесних садів, кожен із своїм ста-
дом ягнят. Один пастух є молдаванином, а двоє інших – з Угор-
щини. Пастухи з Угорщини порадились та вирішили вбити 
молдаванина на заході сонця, оскільки він був хоробріший, мав 
більше ягнят, чудових коней та собак. Проте овечка Міоріта не 
їла вже три дні і попередила свого господаря, що його планують 
вбити. Вона просила його піти глибше в ліс, щоб знайти тінь 
і захист для господаря. Але молдаванин відмовився і попросив 
Міоріту не розповідати іншим овечкам правду, а сказати, що їх-
ній пастор одружився» [61, с. 49]. 

І надалі дослідниця порівнює події з прийняттям своєї жер-
товності Пaстухом з оповіддю про Бориса і Гліба в київській 
і східно-слав’янській традиції як втілення істино-православної 
сумирності. І надалі в тексті дослідницької роботи знаходимо: 

«В молдовському тексті показовою є вказівка на двох вбивць 
з Угорщини як представників іноконфесійного ареалу, а цікаво, 
що французький переклад вказує на влахів. Не забуваємо, що 
влахами називають ще італійців, тобто також іноконфесійні хоч 
і споріднені з молдаванами. І це також складає паралель до іс-
торії Бориса та Гліба, бо їх вбивали посланці рідного брата... 
Одухотворений образ ягняти Міоріти набуває символічного 
навантаження ангелоподібної істоти, як вісника Висі. Жертов-
но-спокутний сенс цього тексту чітко співпадає з мелодійною 
риторикою, що випливає зі старовізантійської гімнічності (з ос-
новою катабазису та багатим розпівом) [так само, с. 49-50]. 

Скрипкова участь у озвученні молдовських дойн і балад з їх 
явними візантійськими «посиланнями» дозволяє ще раз звер-
нути увагу на упередження скрипкового виконання у музиці 
молдовських-румунських дойн і балад того духовного наванта-
ження, яке згодом отримують скрипки у музичній практиці Іта-
лії з кінця XVI століття. Розуміння «філософії скрипки», її по-
чатку від струнно-щипкової ліри де браччо пояснює символіку 
скрипкової гри в італійських церковних сонатах, у Франції на 



47

привілейованому положенні придворних «24 скрипок короля», 
що означало не тільки належність до оточення правителя мо-
гутньої тоді держави, але і до глави Галліканської церкви, тобто 
являти духовну позацерковну музику. 

І знаючи той «інструментальний родовід», ми не дивуємося, 
що в опері-містерії О.  Мессіана «Св.Франциск Ассізький» за 
суттю (бо вказаного уточнення композитор у зазначенні жанра 
не виставляв) сцена Явлення Ангела, граючого на скрипці, є не 
метафорою, піднімаючою до Високого концертно-артистич-
не заняття, але відтворенням давнього європейського статусу 
скрипки, яка від свого струнно-щипкового пращура зберігала 
мусікійське прилучення, демонструвала ту чуттєву компен-
сативність споглядання-слухання інструмента, що зберігає 
у своєму існуванні «пам’ять культури» піфагорейського шану-
вання першовитоків ідеально-духовних настанов музики. 

І відмітимо, що йдеться не про художнє «наслідування деякої 
події», але певної символічної акції, за якою стоїть набагато біль-
ше, ніж слухання гарної і навіть надгарної гри, але доторканість 
до Іншого, недосяжної для буттєвих людських вимірів суті. 

У випадку творчості О.  Мессіана, композитора, який усві-
домлював свій зв’язок із найдавнішими пластами людської віро-
сповідальної Путі, в його завершальній тут названій композиції 
1982 р. «Св.Франциск Ассізький» продемонстровано відхід від 
художньо-театральної путі: ця опера виходить за межі худож-
ності, уводячи в обряд Долучення. Її 4,5 години дії повторюють 
тривалість опер seria, слухання яких долучало до Досконалих 
відносин і вчинків, які не наслідували характери, але орієнтува-
ли на ідеальні відносини, яких нема, але які надзвичайно необ-
хідні для уведення в буття. В цій опері Мессіана немає звучань, 
тем-фактур, які б не були апробовані ним у попередніх творах, 
особливо матеріал «Турангаліли» (1946) і його «орнітологічні» 
замальовки типу «Каталога птахів» (1956/58) або «Пробуджен-
ня птахів» (1953) і т.ін. 

Композитор відверто користувався фрагментами звучань, 
які давно вже апробовані для сучасників у статусі його ж ав-
торських надбань, з наміром минаючи «новаційність» як худож-



48

ню ознаку представленої композиції. Подібне знаходимо у різ-
новиді містерії, у літургічній драмі, музичне наповнення якої 
здійснювалося за рахунок типових церковних і певних позах-
рамових мелодій, дотичних до сюжету, що обігрувався в сюже-
ті світської постановки. Сказане демонструє інструменталізм 
мислення композитора, який користувався ним же напрацьова-
ним музично-тематичним матеріалом, який пройшов безумов-
ну апробацію щодо закладення в них сакралізованих музичних 
смислів. І користується цим матералом компілятивно, подаю-
чи відомості про св.Франциска у сакрально-об’єктивованому 
складі, подібного до канонічності іконописного втілення.

І той же принцип спостерігається в музиці Л. Ноно в його 
останній опері «Прометей», в якій музикою достатньо «ого-
лено» представлений пуантилістичний фактурний набір, заяв-
лений в його вихіднім для творчого визнання творі – «Іl canto 
sospeso» 1956, сакральний тонус якої вимірявся не церковними 
торканнями, але втіленням найвищих етичних точок людської 
Вірності Подвигу. 

Як бачимо, типові для етично-віросповідального вираження 
виразні фрагменти із знаменитих, тобто прийнятих в еталонності 
епохального визнання певного подвижницьки-спокутувального 
змісту, складають інструмент, тобто позаособистісно подава-
ну цілісність, що забезпечує актуальний разворот у 1980-ті ідей 
«втечі від соціуму» через фігуру святого Франциска з ХІІІ  сто-
ліття, «піднесення над соціумом» через міфенно-інформативний 
«фрейм» прометеївського просвітительного титанізму. 

Розуміння інструменталізму над-авторськи визнаної типо-
логії музичного матеріалу складає частку «філософії оперно-
сті», жанрової типології, яка, за спостереженням О. Маркової 
[47, с.128-130], подала архітипове утворення на три пострене-
сансних (XVII–ХIX) століття. І такий спосіб інструменталіза-
ції тематично-образних утворень коригує «філософію голосу», 
«філософію конкретного інструменту» в напрямі довіри до ви-
разності, здійснюваної позаавторськими-позасуб’єктивними 
музико-сповіщаннями.



49

Філософія ліри (кіфари) і усіх долучених до струнно-щипко-
вого способу звуковедення, що зберігає у самій манері «крапко-
вості» дотику аналогію до «гри Розуму» в щипкових торканнях 
струни у філософському каноні, стає чинником струнно-сакраль-
ної виразності загалом, народжуючи через «ручну ліру» усю су-
купність скрипкових і взагалі струнно-смичкових інструментів. 
І хоча в даному викладенні, спираючись на давньо-грецьке дже-
рело, роз’яснюється специфіка європейської інструментальної 
Путі, підготовленої протоєвропейським культурним тлом Єгип-
ту і Месопотамії-Палестини, короткий погляд на інструмента-
лізм Далекого Сходу, що концентрується в культурних виборах 
Китая, переконує в аналогії виходу на струнно-смичкове звуко-
ведення через ініціативність струнно-щипкового кола. 

Уся сукупність китайських струнних інструментів оберта-
ється навколо звучання гуціня, струнно-щипкового (китайська 
цитра) спочатку 5-тиструнного, згодом семиструнного щип-
кового інструмента [24], культове походження якого очевидне. 
А з тим це інструмент, атрибутивний для філософських занять: 
за переказами цей інструмент мав спеціальну прихильність 
Конфуція («китайського Піфагора», сучасника останнього), 
асоціюючись із добірними вміннями царюючих персон і їх ото-
чення. В сьогоденні широко залучений у мас-культурну сферу, 
зустрічається у джазових і рок-ансамблях. Якщо виділити пер-
ший склад-слово в назві гуціня, то отримаємо значення «старо-
винний цінь» чи «старовинна цитра». 

Поряд з гуцинем в Китаї здавна поширена «китайська 
скрипка» – двострунна, ставлена для гри вертикально (як і укра-
їнський-руський гудок), від начал поширювалася на рівні різ-
них верств. Ця «національна скрипка», що має назву ерху (бу-
квально «дві струни») має ще одну назву – ерхуцінь, вказуючи 
на видову спорідненість із вищеназваним гуцінем, а спільний 
склад-слово «цінь» («цитра») вказує на струнну природу. Наяв-
ність назви сіцінь щодо ерху заявляє монгольське походження 
ерху («сі»  – назва прамонголів-татабів). Всі ці історичні дані 
вказують на першісність струнно-щипкового гуціня, тоді як 



50

струнно-смичковий ерху виділяється широтою поширення, але 
на тлі аристократично-філософського користування гуцінєм. 

Надзвичайно активною в музиці останніх  століть в Китаї 
і поза ним у ХХ стала «китайська лютня» піпа, походження якої 
зв’язують із іноземним впливом часів будівництва Великого 
китайського муру, тобто ІІІ  ст. до н.е.,  – що набагато пізніше 
від двох раніше названих інструментів. Одна з назв піпи – цінь-
ханьцзи, тобто знов вказівка на струнно-щипкову суть, яка мала 
продовження в більш пізню епоху, на грані ІІІ-IV ст., коли скла-
лася спільнота Семи мудреців бамбукового гаю, тобто призна-
чення піпи підхопило ніби інтелектуально-аристократичне при-
значення «старого ціня» – гуціня. 

Якщо узагальнити дані цього музично-інструментального 
ряду в історичній послідовності, то вимальовується послідовність 
подій, в яких впізнавані етапи змін прерогатив струнні щипко-
ві – струнні смичкові в європейських умовах. Ці етапи: древність 
струнно-щипкового вживання, показового для занять вчених-філо-
софів, які засвоювали гру на «старовинній цитрі» – гуцині, згодом 
явлення струнно-смичкового, явно привнесеного з позакитайсько-
го ареалу смичкового ерху чи ерхуціня, і потім з IV століття знахо-
димо знов підйом інтересу до струнно-щипкових звучань у вигляді 
гри на піпі, причому, на тлі проренесансних установлень на від-
новлення в умовах визнання буддизму конфуціанського мислення, 
того, що народило інструментальну культуру гуціня.

Послідовність європейських етапів угрунтування спочатку 
на струнно-щипкових (ліра-кіфара, майбутня кіфара) – етап Ан-
тики, надалі Середньовіччя, Візантія – розповсюдження «ліри 
де браччо» як попередника скрипки, перш за все, на Русі, в Мол-
дові-Румунії, наявність «фіделя» (народної німецької скрипки 
у трубадурів), нарешті Ренесанс, панівність струнно-щипкової 
лютневої групи, гітари, кобзи-бандури-торбана в Україні. І при 
цьому чітко: сакральність античних ліри-кіфари, широта вико-
ристання смичкових в різних шарах соціуму, відверта привіле-
йованість струнно-щипкових на чолі з лютнею, що має корені 
у позаєвропейських просторах, і в паралель до гітари як прямої 
спадкоємиці кіфари. 



51

В дисертації А. Ялози, присвяченій еволюції струнно-щип-
кової інструменталістики і спеціально гітари, відмічається:

«Показово, що особливе розповсюдження струнних-щипко-
вих мало місце в країнах і націях, що мали історичну дотичність 
до Православ’я: Галлія-Франція, Ірландія й Британія, Угорщи-
на, Русь-Україна, що споріднені через віросповідальний базис 
із візантійською культурно-музичною спадщиною. При цьому 
розповсюдженість у Середньовіччя відзначила і струнно-смич-
кову гру (фідель у німців, гудок у русичів – все це мало місце). 
Як писала Юань Шуцін, церковність Середньовіччя надавала 
широкі соціальні коріння мистецьким висловленням – і це на-
кладало «демократичний флер» на інструментальні переваги 
поетичній лицарській творчості, укорінюючи її в народному 
сприйнятті» [82, с. 19]. 

А надалі названий автор приділяє особливу увагу Ренесансу 
в їх інструментальних перевагах:

«Струнні щипкові склали надбання освіченої соціальної 
верхівки, що стала лідерствувати в культурній сфері Ренесансу, 
відміченого безсумнівним авторитетом «нових святих» від на-
уки й мистецтв гуманістів. Це їх позбавлена територіально-на-
ціональної прив’язки “республіка вчених”, що трималася на 
особистісних зв’язках високоосвічених і культивуючи творчий 
гігантизм персонах, задавала тон мистецьким перевагам в умо-
вах категорично не республіканських в соціумі більшості країн. 
І цей освітянський аристократизм Ренесансу дає сплеск затре-
буваності саме струнних щипкових – лютні, гітари, теорби (тор-
бан в Україні – «панська бандура» у більш пізньому називанні, 
бо торбан був … у “козацьку добу” гетьманським інструмен-
том), бандури (як здобутку музикування в Польщі й в Україні 
полковницьких кіл)... основне місце в інструментальному музи-
куванні гуманістів займала лютня…» [82, с.19- 0].

Названий автор, опікуючись географією і соціальним шаром 
укорінення струнних щипкових в ренесансну пору уточнював, 
що аристократизм гри на струнних щипкових йшов «від родових 
уподобань кельтської верхівки Західної Європи, яка до трагічних 
подій розділення Церкви у ХІ–ХІІІ  століттях і насильственного 



52

окатоличення складала культурно-віросповідально лідерствуючий 
шар» (лідерство Франції, Чехії-Богемії тощо) [82, с. 20].

В зробленому дисертантом огляді підкреслюється, що 
в практиці правлячих кіл Європи набули актуального звучан-
ня традиції духовної музики древльозахідного Православ’я з їх 
спиранням на щипково-струнний інструментарій, і що та хвиля 
захопила і Україну з просалонною культурною лінією гри на коб-
зі, бандурі і торбані у XV–ХVІІ століттях. І у вигляді категорич-
ного резюме наступне:

«Розквіт гри в Україні на інструментах лютневої групи (коб-
за, бандура, торбан) співпав із класикою лютневого-гітарного 
струнно-щипкового мистецтва у Франції і в ягеллонських Поль-
щі та Угорщині (феномен Бакфарка), до складу першої з назва-
них входила Україна з Литвою…[так само].

Вказана зверненість європейського ренесансного вжитку 
до культури проправославних народів, у тому числі до галлі-
канської Франції, зумовила проправославні тяжіння раннього 
лютеранства (про це [55, с.142]) на пошуки контакту з Право-
слав’ям в період Контрреформації, коли піднялися на положен-
ня співочих лідерів представники Франко-фламандської школи, 
в якій культивувався, як і у Католицькому Римі майже століт-
тя від середини XVI ст., вид акапельного хорового співу у дусі 
православного богослужбового співу. 

Православними тяжіннями відзначений був німецький 
Майстерзанг, який об’єднував ремісничу еліту чоботарів, ви-
сокооплачуваних і релігійно-гуманітарно освічених майстрів, 
на богословську позицію яких спирався Мартін Лютер, а у спі-
вацьких позиціях – фіоритурно-фігуративне одноголосся, явно 
дотичне до візантійської гімнічності  – відзначався візантій-
ський і галліканський впливи. Останній проявлявся у співі з ін-
струментальним супроводом на струнному щипковому інстру-
менті; знаменитий Г. Закс, співаючи свої пізнавально-повчальні 
пісні, акомпанував собі на гітарі» [18, с. 459-463]. 

В авторитетних музично-історичних виданнях відзначалося:
«Віола, лютня і пізніше гітара глибоко цінувалися аристо-

кратичними колами як найбільшою мірою відповідні витонче-



53

ному, вишуканому музикуванню в салонах гуманістів. Скрипка 
в епоху Відродження являла чисто народний інструмент» [18, 
с. 349]. І ще: «Останнім трувером (тобто спадкоємець готичної 
традиції, але в умовах Ренесансу – О.М.) вважається Ескюрель, 
що вживав, між іншим, у своїх піснях акомпанемент, призначе-
ний, мабуть, для гітари, лютні та арфи» [так само, с. 200]. 

Показово й те, що Древня Індія, складаючи за часовими 
вимірами паралель китайській цивілізації, висунула багатство 
струнного інструментарію, але в ньому, особливо в добу «індій-
ського Ренесансу» під час правління династії Гупта у V-IX сто-
літтях, явно у першому ряді естетично-комунікативних пере-
ваг стояли струнні щипкові сітар і віна. Струнні смичкові теж 
традиційні, але поступаються значущістю першим з названих. 
Згодом, починаючи від ХІХ століття, що співпадає із добою ро-
мантизму в Європі, поширилася й скрипка, ставши сталою оз-
накою індійського Півдня. 

Приведені й інші матеріали засвідчують соціально-релігій-
но зазначені етапи, коли струнні щипкові утворюють головну 
інструментальну зосередженість, вказуючи на призначеність 
тих інструментів для науково-релігійної і промистецької діяль-
ності (Пізня Античність – ліра в Європі, гуцінь в Китаї). Заро-
дження і поширення струнних смичкових, що усвідомлювалися 
як трансформація першісних струнно-щипкових (засвідчено 
назвами «ліра де браччо», «ерхуцінь») із функцією охоплення 
широких мас в музикуванні в національно-соціальному вияв-
ленні з вираженими промистецькими компонентами відзначає 
становлення Середньовіччя. Повернення струнно-щипкових 
інструментів на першісне положення в музичному представ-
ництві співпадає з ренесансним «двоєсвітом» в Європі і тен-
денцією того упередження в Китаї з ІІІ на IV  століття, коли 
ствердження світової релігії у цілому «накладалося» на демон-
стративні залучення з Античності. Відродження просакральної 
призначеності струнних щипкових типу лютневого інструмен-
тального ряду, у тому числі вихід гітари, арфи, прямо похід-
них від грецької кіфари, бандури й бандурії в Україні й Польщі, 
в Іспанії від ліри-арфи, піпи-ціньханьцзи в Китаї, – але синкре-



54

за науковості-релігійності/мистецькості тут не відновлюється 
в повноті акцентуацій синкретичних складових, висуваючи ху-
дожньо-мистецькі критерії вираження. 

Не забуваємо, що в Європі скрипка отримала атестацію 
«досконалого інструменту бароко», тобто то було втілення кан-
тиленно-співочого і моторного звучань, що відповідало уяв-
ленням про вокальність в інструменті і специфічно-інструмен-
тальну рухливість у дусі perpetum mobile віку механіки. І перше, 
і друге пов’язані переважно із виразністю духовної музики, 
хоча мелодійна риторика надавала можливості представлен-
ня мовленнєво-емоційних елементів. З просуванням оперного 
мистецтва скрипка усталилася у співвідношенні її із сопрано 
співу кастратів чи фальцетистів як виразників героїки в її хри-
стиянському церковному розумінні беззастережного Служіння, 
втіленню чеснот Вірності, чесності і Любові. Регістрово-темб-
ральне розрізнення скрипкового діапазону з сильними насиче-
ними звуками «на баску» струни sol і «легкістю» звучань у тре-
тій октаві на струні mi відповідало тембрально-регістровому 
розділенню діапазону чоловічого сопрано  – заради втілення 
прихованої поліфонії співу як показника церковної долученості 
того співочого акту.

Так формується «філософія струнних інструментів», в яких 
генетично-історично сакральний корінь стверджували щипко-
ві, які не покликані були подавати «правду промовленнєвого 
вираження», але символічно фіксували «правду умоглядної До-
лученості». Струнні смичкові усвідомлюють свою похідність 
від щипкових, зберігаючи «дихання» останніх у штрихах «стак-
като-спіккато». Струнні смичкові явно «антропоцентричні» ін-
струменти, оскільки їх базовим прийомом вираження є мело-
дійнсть гри, і тим вже дотичність до мовленнєвих інтонаційних 
структур (особливо цим відзначається китайська ерху, яка у зву-
чанні щедро наслідує людську співочість, але здатна, за спосте-
реженнями, передавати і щебет птахів, і іржання коней). 

Розквіт скрипкової і струнно-смичкової у цілому гри  – то 
епоха бароко в Європі, коли підтримувалася певна рівновага 
між сакрально-церковним призначенням музики і установлю-



55

ваними видами світських позацерковних профілармонічних 
виступів. Перше  – сакрально-церковний стимул скрипковості 
і струнно-смичкової активності у цілому  – висуває, як свого 
національного лідера, італійську школу з кульмінаційними ві-
хами від А.  Вівальді до Н.  Паганіні (з фатальним обривом її 
розвитку на Паганіні, що кокетував «дияволіадою» своїх зді-
бностей і можливостей). В дисертації Ліу Бей [38], присвяченій 
еволюції скрипкового концерту зроблене надзвичайно цікаве 
спостереження щодо відношення скрипкового концерту до цер-
ковності – виходячи з біографії В. Моцарта:

«…В. Моцарт, вихований на італійських засадах творчого 
мислення, які були раніше невіддільними від німецьких худож-
ніх принципів, у Віденське десятиліття свого найвищого ком-
позиторського прояву 1781–1791 років, зовсім відмовлявся від 
створення скрипкових концертів: всі написані ним твори цьо-
го типу складені до початку 1780-х років. Релігійна, містична 
налаштованість мислення Моцарта ніби виключала духовну 
призначеність звучання скрипки з театралізованої «вистави» 
віденського концерту» [38, с. 55].

Віденський класицизм і скрипкові, струнно-смичкові досяг-
нення спиралися на театралізовані подання з діалогічною ви-
явленістю співвідношень гри соліста та оркестру, реалізуючи 
той потенціал змагальності соліста та оркестру, який був на-
мічений, але усвідомлено не розгортався в італійському «облі-
гатному» концерті, чужому демонстративного протиставлення 
артистичного его і «натовпу». «Наявність подвійної експозиції 
в концертній формі Віденської школи розділяла за особистісни-
ми показниками вступ у звучання оркестру (з цього починався 
твір), а з тим окремо представлювався соліст (у Моцарта – ще 
й з персоніфікованою “темою соліста”)» [38, c. 56]. 

І надалі цитована авторка пропонує багатозначний висновок:
«Віденський концерт склав органічний прояв секуляризова-

ного класицизму, на відміну від концертної облігатності італій-
ців, прихильних до традицій бароко та раннього італійського 
класицизму, злагодженого з духовною основою французького 
класицизму… Віденська школа уславилася симфонізмом му-



56

зичного мислення, під яким прийнято розуміти не тільки на-
лаштованість на інструментальну множинність і відповідну 
гучність звучання, здатність видавати вражаючі театральні кон-
трасти граничної гучності і найніжнішої тихості звукоподання 
і т.п., – але і особливого типу філософічність вираження. Саме 
остання покликана була стати на заміну церковного смислу 
музичного представлення краси духовної, Прекрасного, увела 
у вжиток Піднесене, тобто у бутті засвідченого «торкання» Ви-
щого, минаючи втілення останнього як такого» [так само]. 

Ліу Бей надалі обережно звертає увагу на те, що скрипковий 
концерт і скрипкова концертність взагалі не знайшла широко-
го втілення у Віденців (прекрасний, але єдиний Концерт того 
типу у Л. Бетховена, меншина по відношенню до фортепіанних 
у Й. Гайдна, припинив писати скрипкові Концерти у віденське 
десятиліття, як відмічалося вище, В. Моцарт). Висновок напро-
шується єдиний: сакральний потенціал скрипкової концертно-
сті «захлинувся» в театралізованому вирії Віденців. В добу ро-
мантизму піднімаються, на заміну італійців, разнонаціональні 
школи, у тому числі німецька. Однак від перших кроків роман-
тизму виділилася його опозиція класицизму із підкресленням 
зверненості до бароко, спираючись на певні національні релігій-
но-конфесійні, міфологічно-епічні тяжіння. 

Надзвичайно яскраво представлені стали слов’янські шко-
ли, чеська, польська, українська (в особах «чеського солов’я» 
Й.  Славика, «руського Паганіні» І.  Хандошки–Хандошкіна, 
прямого суперника Н. Паганіні К. Ліпіньського, «стипендіанта 
імператора» Г. Венявського, ін.), в національному світовідчутті 
релігійні шанування були непорушними. Показово, що пред-
ставництво франко-бельгійської скрипкової школи в особах 
Ш. Беріо, іспанської П. Сарасате, кубинської Бриндіс де Салас, 
румунської Ж. Енеску, ін. здійснювалося за умов глибокого ша-
нування релігійних установлень, що у сукупності заохочувало 
підсилювати «антивіденські» і пробарокові риси вираження 
у композиціях. Виділення у ХХ столітті напряму необароко за-
кріпило у самостійній творчій єдності те, що склало виражену 
і провідну тенденцію епохи романтизму. 



57

Однак антиромантичні тенденції віку Науково-технічної ре-
волюції і психології підсвідомого видали дещо несподіване для 
творчої ходи передуючих тому століть: відродження – послідовне 
і досить буйне струнно-щипкового інструментарію, причому, не 
тільки у вигляді висунення гітари (з нею і мандоліни, їх аналогів 
в національних умовах за типом бандури для України) на провід-
не положення як в академічній, модерно-авангардній, але і в по-
пулярній, у «третьорядовій» сферах. Йдеться про навантаження 
саме струнно-смичкових партій (це вже вище відмічалося) ефек-
тами струнно-щипкової, навіть струнно-ударної гри (акорди-ар-
педжіо скрипки, віолончелі у Б. Бартока, Е. Вілли-Лобоса тощо), 
тобто демонструючи те «зрощення» струнного звуковидобуття, 
яким на два-три століття стали інструменти-опозиціонери. 

Так намічається у ХХ  столітті «повернення» струн-
но-смичкових до свого сакрального витоку – у Б. Бартока звер-
нення до «струнно-щипкового», «струнно-ударного» складу 
скрипкової гри, у Е.  Вілли-Лобоса до струнно-щипкового на-
повнення штрихів віолончелі і т.ін., створюючи в темах-образах, 
що втілюють національно-народні цінності вираження, які в їх 
сприйнятті були співвідносними із сакральними сенсами. Ця ж 
тенденція  – в геніальних композиціях А.  Хачатуряна, в аван-
гардних пошуках М.  Рославця при його зверненнях до струн-
но-смичкового інструментарію із залученням немелодійної гри, 
співвідносної із щипковим звукотворенням. 

Висновком щодо приведених описів і їх узагальнень висту-
пає наступне:

–  філософія ліри, заявлена Піфагором і усвідомлювана ним 
як проєкція у саме музичний інструмент «кануну», тобто «ін-
струменту філософів», який, сучасною мою, моделює концеп-
цію Всесвіту-Космосу, засвідчує інструменталізм як музич-
но-мусікійський атрибут звуко-тонового вираження, найбільш 
адекватно (тобто позбавлено від мовленнєвої інтонаційності) 
віддзеркалене у «тілі» ліри і струнно-щипкової групи у цілому;

–  «лірний»  – струнно-щипковий  – інструменталізм висту-
пає історично первинним по відношенню до струнно-смичкових 



58

музичних знарядь, як це засвідчують матеріали Європи і Схо-
ду, забезпечуючи останнім сакральний відгомін, що виводить 
на позацерковне і церковне озвучування Високого звернення 
через звучання як таке; уподібнення виразності струнно-смич-
кових голосовому широкорегістровому континууму зосередило 
скрипкову гру на втіленні повного діапазону сопрано, переваж-
но чоловічого (!), в його вокальному переломленні, спочатку 
церковному, а згодом оперному;

–  струнно-щипкова і струнно-смичкова групи інструментів 
споріднені їх привілейованим положенням в аристократичному 
і духовному, церковно-храмовому бутті, з яких перше складає 
привілеї музикування в Античності і Ренесансі, тоді як Серед-
ньовіччя і Новий час тяжіли до струнно-смичкового вжитку, 
надихаючи «змішування» тих звукотворень в образах-смислах 
салонного-камерного і театралізовано-філармонічно представ-
люваного мистецтва. 

1.3. Філософія духових та ударних інструментів  
у витримуванні мусікійських проєкцій у грі

Альтернативою до струнного інструментарію, що виходить 
із найдавніших часів неоліту, від начал були духові інструменти 
в антитезах дерев’яних (флейта-сопілка) і мідних (труба), зазна-
чаючи пастирський-чабанський («охоронний») і воєнний (мілі-
тарно-силовий) комплекси мислення і поведінки. Найдавніші 
нації світу – індійська і китайська – подають певне розділення 
у користуванні тими інструментами, зазначаючи достатньо від-
мінні першоцивілізаційні культурні установлення: обидва типи 
духового інструментарію мають застосування в обох націях, од-
нак дерев’яні типу флейти мають явні привілеї в Індії, тоді як тру-
ба (сона) зайняла в Китаї місце не менш значуще, ніж флейта, що 
стала атрибутом старовинної (двірцевої) опери кунцюй. Флейта 
в Європі є похідною від авлоса Античної Греції, що представляв 
поздовжній тип цього інструменту, що споріднює його з гобоєм. 



59

Як відомо, авлос був інструментом, безпосередньо зв’яза-
ним із служінням Діонісу, богом виноробства і сільськогоспо-
дарських справ у цілому, одночасно Діоніс втілював героїчний 
комплекс дій, від чого натхнення воїнського духу стало не-
від’ємним також від звучань авлосу. Шаленство діонісійських 
святкових дійств із жертовними акціями складали наочну про-
тилежність до розумової стриманості гімнічних уславлень апол-
лонійських врочистостей, наділяючи відповідними атрибуціями 
виразності інструментів, призначених до участі у відповідних 
акціях. В магістерській роботі Ю. Юрчик [87], присвяченій ви-
разності флейтової музики сучасності, маємо багатозначні уза-
гальнення щодо витоків того інструменту у Древності, що бага-
то в чому живлять авангардні здобутки ХХ століття. 

Узагальнення щодо атрибутики виразного тла флейтових 
звучань дані у наступних рядках: 

«Флейтове мистецтво, стверджене для європейських націй 
готським витоком Провансу, зрощеного з візантійським Право-
слав’ям в його послідовно-ортодоксальній формі… А для Русі 
флейтове оснащення професійних «ігреців»-скоморохів (відсут-
ній слов’янський корінь тої назви) у вигляді «сопелі» (україн-
ська «сопілка», варіант поздовжньої флейти) має багатозначне 
кореневе співпадання в назві народних музик з Провансу: ска-
рамуші. І не забуваємо, що флейта-сопель з ХІ ст. на Русі відома 
як ратний інструмент … – пор.з провансальською флейтою, яка 
стимулювала введення цього iнструменту у воєнний оркестр За-
хідної Європи» [87, с. 46]. 

Надалі названа дослідниця акцентує особливу принадність 
флейтової (сопілкової для Русі і України) гри для французької 
музики – ілюстрація цього флейтові тембро-образи від компо-
зицій К. Дебюссі до авангардних заявлень П. Булєза. А підсум-
ковими постають такого роду положення-резюме:

«Показово те, що у слов’янській і французькій, провансаль-
ській традиціях флейта (поздовжня і поперечна) має виражені 
дві галузі застосування: пастушеська і воєнна флейта. Обидва 
різновиди синкретично «злиті» в античному авлосі, який був 
інструментом Діонісійських свят як тих, що надихали сатирів 



60

і пастухів, а також воїнів в бойовищі. Пастушество складає ру-
димент усвідомлення першохристиянської спільності – Христос 
є Пастир, а опікувана ним община – паства. І ця термінологія 
залишається у християнських церквах до наших днів. А служи-
телі церкви, чернеці – це «Божі воїни»: функціювання флейти 
у вигляді пастушеського і воєнного інструмента віддзеркалює 
його сакральні витоки» [так само]. 

Підкреслюємо суттєві історичні виявлення флейти в її за-
стосуванні не тільки в сольних чи ансамблево-оркестрових ва-
ріантах, але і у символічно-виховних актах оперного тренажу, 
коли цей інструмент, не менш ніж скрипка, вважався вмістили-
щем співацького діапазону сопраністів кастратів і фальцетистів. 
І конструктивна «нерівність» флейтових регістрів із уповільне-
ним і «тьмяним» зучанням у низькому і середньому регістрах, 
при дзвінкій ясній здатності до високої рухливості на верхніх 
нотах, – цілком співпадала із «дворегістровим» співом оперних 
солістів задля подання прихованої поліфонії у звучанні як ви-
разника церковної долученості виступу.

Ця церковно-оперна прилученість флейтового «співу» регу-
лювала і надзвичайно чітко орієнтувала інструмент на звучання 
попри застосування вібрато у звукоподанні, що суттєво «ожив-
ляло» звукотворення від XIX до ХХ століття в паралель до по-
ширення того ж прийому у вокалі. Бо церковний принцип емо-
ційної стриманості і етично-високого вираження виключали 
такого типу «штрихи життєподоби» і в вокалі, і у флейтовій грі. 

Високі і надвисокі звуки флейти відповідали сакральним 
установленням на темброподання взагалі як уникання природ-
ності мовленнєвого діапазону, розкріпачуючи «надприродні» 
можливості надвисоких (і наднизьких у принципі) звуків при 
богослужбовому співі. Адже високий регістр у мовленнєвому 
виявленні фіксує інтонації вічливого звернення, також інтонації 
захвату чи жаху, тобто комплекс інтонаційного екстремалу. 

Регістрово наближеними до флейти інструментами яв-
ляються гобой і кларнет, з яких перший генетично невідрив-
ний від флейти, адже авлос як поздовжня флейта виступає 
і у іпостасі гобоя, тоді як кларнет академізований на початку 



61

XVIII  сторіччя, хоча його попередник шалюмо у Франції має 
досить часоводовгісну історію, сполучаючись, як і певні уста-
новлення друїстичного культу, із давньоєгипетськими надбан-
нями (аргуль). В період Віденського академізму гобой за своїми 
тембральними якостями конденсував ніби «пасторальний» по-
тенціал флейти, тоді як кларнет, виправдовуючи прийняту ним 
назву від «кляр» – «світлий» сконцентрував те звукове «світін-
ня», яке надалі метафорично емблематизував український поет 
П. Тичина, назвавши свій цикл (1918) «Сонячні кларнети». 

Однак ці споріднені чи спільною генетикою (авлос як флейта 
і гобой), чи загальними регістровими співвіднесеннями (клар-
нет з його «предками» шалюмо й аргуль) інструменти мають ще 
одну споріднюючу їх рису за типом звуків – досить виражені 
тембральні, а то і моторно-динамічні відмінності у регістрах за-
гального діапазонного обсягу. Йдеться про особливості флейти 
(і це за «симфонічно-уніфікуючими» критеріями виступає ніби 
«недоліком», «ідеалом» вважається «рівність» звучань в різних 
регістрових виявленнях): «тьмянність» і певна «уповільне-
ність», а то і «огрубленість» звукоподання на нижніх нотах, тоді 
як верхні ноти світлі, моторно «легкі». Гобой утримує на всьому 
діапазонному протягу ніби «середній» флейтовий регістровий 
індекс, хоча все-таки регістри в останньому мають чіткі відмін-
ності. А щодо кларнета, то верхні і середні ноти цілком відпові-
дають його «клярності», а щодо нижнього регістру, то в описах 
завжди підкреслюється, що тут звуки відзначені «похмурістю», 
а то і відвертою «загрозливістю». 

Зроблені порівняння флейти із найбільш виразно близькими 
до неї дозволяє наблизитися до атрибуцій виразності не тільки її 
як інструмента самозначущого, але і того, що історично став пев-
ним джерелом-критерієм виразних установлень в духовій групі. 

І для формулювань вихідного і атрибутивного смислу «фі-
лософії флейти», тобто визначення речової і сукупно-комуніка-
ційної виразності інструмента, що направляє і коригує змістов-
ність артистичного звуковиявлення у пам’яті про мусікійське 
призначення останнього, виставлено наступне:



62

–  уявленнями про сакральне призначення флейтової 
(і спорідненої з нею гобойної, кларнетової) гри, в якій пастир-
сько-пастуша ідилічність сполучена із бойовою і жертовно-ек-
статичною одухотворенністю, з яких перша має тенденцію 
у фемінінному, а друга у маскулінному звуковидобутті; флейта 
тембром високого звучання фіксувала «надприродні» для люд-
ського мовлення регістри, які покликані до долучення в бутті 
до множинності «дрібних» утворень, а також до позарядового 
стану душі при мовленнєвому виявленні в межах інтонацій за-
хвату, вічливої шанувальної уваги, зляканого вигуку тривоги 
й розпачу;

–  від грецької Антики і діонісійського культу «олюдненого» 
бога, вмираючого і воскресаючого, чим відверто намічав уяв-
лення про Бога-Сина християнських віросповідальних запитів, 
дійсно співвідносився з ним пастирськи сумирними установка-
ми спілкування з оточенням, однак категорично відстороненого 
від шалено-кровожерливої екстатики діонісійських святкувань; 
і ця діонісійська двоїстість авлоса-флейти «запрограмувала» 
двоїчність виразності пасторальності і воїнської екстатичної 
напруги – ідилія злиття з природою і надрив відчайдушної мо-
білізованості у вираженні до сьогодення надихають флейтове 
образотворення в музичних композиціях і в музикуванні поза-
художнього призначення;

–  флейта, увійшовши в академічний круг європейського ін-
струментарію, пройшла показові етапи «симфонізації», тобто 
набуття виразності, залученої із вжитку класичного інструмен-
тарію у цілому, що породжувало у флейті модерну і авангарду 
численні способи «розгалуження» її звучання за рахунок вико-
ристання окремих її частин, долучення до її звуків голосового 
«підкріплення», «витягування» з інструменту чистої сонори-
ки вдуттям повітря у тіло інструменту без нажимання отворів 
і т.ін.; і такі «експерименти» неодмінно повертають до флей-
тової атрибутики, яка за сакральним першостимулом появи ін-
струменту знов нагадує про пасторально-мілітарну виразну го-
товність, в якій повна і ніжна сумирність здатна розвернутися 
до несамовитого напруження і різкомовлення;



63

– спостереження щодо виразності гри на флейті тримаються 
на особливого роду «нерівності» її регістрових виявлень у дина-
мічній, фактурній і тембральній якостях, що відповідає певним 
регістрово-тембральним розподілам співочих можливостей 
голосу, що спонукало в барокову добу співвідносити вокальне 
виявлення із співом оперного (чоловічого першісно) сопрано; 
у флейтовій кантилені і взагалі у флейтовому звуковиробництві 
самоцінною виступає зіставленість тембральних відмінностей 
звучання верхніх і нижніх нот, заради втілення церковного зна-
ка  – прихованої поліфонії в мелодиці; останнє зумовлює розу-
міння тієї тембральної «нерівності» діапазону не як «технічної 
недосконалості» порівняно з гобоєм чи кларнетом (в яких також 
мають місце вказані «нерівності», але виявлені не так «опукло», 
як у флейти), але як особливого типу виразну якість, яку окремі 
майстри використовують у вигляді «виразного екстрему»;

–  виразні якості флейти явно спроєкційовані в інструмен-
тальний дерев’яний духовий загал у цілому, не тільки у діапа-
зонно наближені до неї гобой і кларнет, однак в інструменти 
явно басового призначення типу фаготу (а також бас-кларнету 
і контр-фаготу)  – усі вони відзначені певною «тембральною 
ламкістю» в межах повного діапазонного обсягу, виділяються 
наявністю quasi-фальцетного регістру, блискучого-дзвінкого 
у флейти, кларнета, надривно-напруженого у фагота, а також 
виділеним «басінням» низьких нот, більш «грубих» і менш рух-
ливих у флейти, яскраво виражених «затьмареністю» у гобоя 
і особливо у кларнета і відверто «старечних» у фагота;

Обрядово-релігійна затребуваність ліри і авлоса споріднила 
в соціальній ідеальності ці інструменти, що втілилося у винахо-
ді органа-гідравліса. 

Поряд з флейтою була названа у якості найдревнішого ін-
струмента труба чи нагадуючі її пристрої, які засвідчують кон-
центрацію силового «натиску» у звукоподанні, концентруючи 
суто вольові-імперативні, тобто раціонально-силові посили че-
рез звучання, коли з воєнних сигнальних звуків вибудовувалися 
низки висотностей-символів, що засвідчували причину і ціль дій, 



64

заохочуваних музикою мідного інструмента. Труби мали розпов-
сюдження в Древній Греції (називалися «сальпінкси»), невід’єм-
ні були від воїнського побуту, – однак національна свідомість ан-
тичних греків зосереджувалася, перш за все, на їх «освіченості», 
що буквально вказувало на вміння прийняти участь в хореї. Цін-
ність цього типу дій апробовувалася грою й співом при спиранні 
в першому з названих вмінь на авлос-грі (у вигляді авлодії й ав-
лістики, тобто акомпанувати співу чи грати на авлосі як солісту).  
 А от у Римі, при наявності тібії як аналога авлосу, труба явно 
мала переваги у громадянській комунікації: імперія, що трима-
лася на воєнній силі, існувала у бутті інакше, чим Греція; войов-
нича, коли треба було захищати свій дім і близьких, але в основі 
та, що поширювала свій вплив культурою вмінь і естетизмом 
навченості мусікійським відзнакам.

Співставлення культури Древньої Греції і Древнього ж Риму: 
при очевидності наслідуваності другим багатствам грецького 
культурного надбання, вказане наслідування, як відомо, було 
строго «вибірковим»,  стосувалася та вибірковість і співвідно-
шень інструментального оснащення. Але якщо у центрі грома-
дянських церемоній-свят у Греції діяв сакральний театр, народ-
жений культом Діоніса, то для Риму зосередженням публічних 
масових акцій-врочистостей став цирк, в якому бої гладіаторів 
складали дещо централізуюче. 

Труба, у цілому, концентрувала символіку імперської влади, 
а від епохи християнізації, від доби Візантії, отримала той відті-
нок дотичності до духовних акцій, які зазначені у Вітхому завіті 
у вигляді ангелів, що сурмлять на сповіщання Божих рішень, зву-
чань «священних труб», що зруйнували стіни Ієрихона. Ті звуки 
наслідували жерці при богослужіннях у храмі Соломона у Древ-
ній Палестині, яка сформувала події і тексти Вітхого Завіту. 

Порівняння культурної оснащеності античних Греції і Риму 
дозволяє усвідомити «філософію інструмента» який, при очевид-
ній запозиченості римлянами від Еллади, в умовах іншого наці-
онального психологічного «клімату» вбирає інші риси речового 
змісту, «накладаючи» це у виразі на конкретику замовлення ко-
лективного суб’єкту чи індивіда. Аналогічні перетворення маємо 



65

в інших античних цивілізаційних зіставленнях, коли інструмен-
тальні винаходи однієї нації приймаються іншою, але надають 
інше місце в ієрархії інструментального охоплення у згоді із су-
купною виразністю музикотворення, прийнятого саме в даному 
соціо-реалі. Так, могутня цивілізація Стародавнього Єгипту від-
значалася надзвичайною розгорнутістю до музичного виражен-
ня, що вплинуло, безсумнівно, і на Античну Грецію по визнанню 
представників цієї культурної сфери. І в довідковій літературі, 
виділяючи увесь набір струнних (лютня-мизмар, арфа), зазна-
чаються численні духові та ударні, а серед духових виділяють-
ся, перш за все, «подвійний кларнет» аргуль і флейти (саламійя), 
хоча відзначена значимість, особливо у воєнних акціях, труб. 

Підкреслюємо ту обставину, що виконання на флейті (гобої, 
кларнеті) від Старожитності назначалося як для чоловіків, так 
і жінок, високий регістр звучання інструменту отримував більш 
напружене (і войовниче) забарвлення в маскулінному перелом-
ленні, відповідаючи за регістром фальцетним голосовим вияв-
ленням, неспіввідносним із «природністю» мовленнєвого спіл-
кування. Більш спокійно в цьому плані сприймається фемінінне 
виконавство на флейті, тембр-регістр якої, сягаючи фальцетних 
нот, у цілому дотичний до «природної норми» голосового вира-
ження (і це фіксують зображення, переважно флейтисток, у ма-
люнках і фресках Давніх Єгипта і Греції). 

Уся група дерев’яних духових інструментів відзначається 
тими рисами, які закладені флейтовими здатностями – моделю-
вання голосового діапазону відповідного типу, тяжінням пере-
важно до маскулінних аналогій у звуковираженні, але з особли-
вою значущістю високорегістрових («фальцетних» асоціативно 
з голосом) подань. В цьому плані виділяється фагот, басова (на-
віть «старчечна») звукозафарбленість якого досить несподівано 
доповнюється «співом» у високому регістрі, напружено і ніби 
«надсадно» звучащого. 

Виділеність в Античній Греції ліри і авлоса, як інструмен-
тів, що відповідали культовим служінням найзначніших богів 
Еллади, підкріплена створенням на їх основі численних іншо-
регістрово-висотно пристосованих інструментів. Так заклалося 



66

щодо ліри і авлоса спеціальне виразне поєднання за їх високим 
сакральним призначенням (при першості, все-таки, «аполлоній-
ства» ліри) – у вигляді органа-гідравліса, винайденого у ІІІ ст. 
до н.е. Духова основа звуковидобуття в органі, матеріалізова-
ного механікою водотечії, містила мануальні приладнання, які 
видавали «точечні» звукоутворення, співвідносні із щипковими 
звукоподаннями (адже кантиленно звучащий орган явище наба-
гато пізнішого призначення, від середини XVII сторіччя, коли 
сталося утворення Західної церкви домовленостями Католицтва 
і Протестантизму в Лютеранській першості його представни-
цтва). Орган став особливою музичною значущістю у Римі, 
спочатку язицькому, а згодом і у християнській-православній 
Візантії. Однак це спеціальна тема – щодо «філософії клавіра», 
за якою стоїть ідея різноманітних клавішних (мануальних в ос-
нові) інструментів.

Стародавня Палестина, увібравши багато що від шумерів, 
арамеїв-сірійців, запозичувала щедро і з Давнього Єгипту, про 
що свідчать і сторінки Вітхого завіту. Однак в цьому останньо-
му особлива увага приділена трубам, аж до уславлення в Книзі 
Ісуса Навіна подій, що сталися під час виходу з Єгипту євреїв 
на чолі з пророком Мойсеєм і здійснення облоги міста Ієри-
хон, коли звуки священних труб зруйнували мури і місто було 
взято. Ця войовничість стародавніх євреїв винесла на перший 
план музикошанування гучні мідні інструменти, які, як відомо, 
широко застосовувалися і у храмових дійствах від часів царя 
Соломона (Х ст.до н.е.). 

У Римі труба зайняла явно випереджуюче положення від-
носно авлоса-тібії, оскільки імперський побут і соціальна мо-
білізованість нації на першорядність воєнних дій визначали 
зосередження на саме воїнській доблесті як першісній по від-
ношенню до обрядово-ігрової, яка зумовлювала кредо грецької 
самосвідомості як «освіченості» в значенні «здатності прийня-
ти участь в хореї». Більше того, труба у Римі стала «нарощува-
ти» свої можливості, вийшовши на «велику трубу» – тромбон: 
при розкопках Помпеї дослідники (детальніше про це [69, с. 6]) 
отримали зразок тої «великої труби» майже сучасного вигляду. 



67

В тому ряді мідних духових ствердилася згодом і туба як «на-
двелика труба» – техніка гри на тромбоні і тубі зближені і ча-
сто засвоюються при навчанні у певній паралелі. Тим більш 
ця спорідненість проступає у численних мідних, які відзначе-
ні похідністю від труб чи певним технічним «доповненням» 
щодо трубних звукових можливостей. Одним з попередників 
труби-тромбона у Європі був скандинавський-германський лур, 
призначення якого від начал людського культурного існування 
пов’язувалося із сакрально-жертовними акціями.

Музика труб супроводжувала дійства саліїв (стрибунів), що 
представляли танці воїнів вищих соціальних шарів. Вони танцю-
вали-стрибали під звуки труб у повному бойовому обладнанні, 
демонструючи позарядову фізичну витривалість і жорстке від-
чуття ритму. Останнє, а також тілесне-силовий «нажим» у звуко-
видобутті споріднили мідні духові із ударно-шумовою групою 
звукотворень, хоча і дерев’яні духові, особливо у вигляді авлісти-
ки гімнастичних вправ, бойових акцій і діонісійських співо-тан-
цювальних дійств, широко апелювали до ударно-шумової під-
тримки. І все ж в сакральному і одухотворенному позахрамовому 
музикуванні, нарешті, у практиці Піфійських ігр кіфаристика 
і авлістика не потребували ударно-шумового «доповнення», 
в Китаї старовинна опера кунцюй передбачала у вигляді інстру-
ментального супроводу майже виключно флейтове подання.  
 А от трубні «голоси» в їх воєнному призначенні, їх «сило-
вому» вживанні у храмових церемоніях заради матеріальної 
«важкості» звукового насичення акції органічно «переходили» 
у ритмо-биття перкусійності. У православно-римській Візантії 
класикою воєнного оркестру стала двоїстість: труби – литаври. 
Останні їх «вологим» висотно визначеним «басовим» (!) зву-
чанням (явно у наслідуванні баса-ісона хорового літургічного 
співу) регістрово «розширяли простір» регістрового охоплення 
звуків, створюючи ансамбль-оркестр музики врочистої і агре-
сивно-стриманої. Ансамблеве узгодження тих регістрів-антитез 
візантійського воєнного оркестру знаходимо в музиці запорізь-
кого війська, яке теж сполучало литаври-«котли» і труби-сурми. 
Однак ті останні були не мідними, а дерев’яними, тим винахо-



68

дом передвіщающи пошуки сполучення мідного і дерев’яного 
інструментарію, що кінець кінцем матеріалізувалося у винай-
денні саксофона. 

Виразність саксофонної гри мала складну інтонаційну підос-
нову, що заслуговує окремої «філософії інструмента», спрямова-
ної на інтонаційні здатності, відокремлені від «рівності» вокаль-
ного подання, в якій вокальний потенціал мелодійності дивно 
сполучений із мовленнєвими моделями. В роботі Лі Юйсюаня 
вперше в українському музикознавстві була зроблена спроба 
уточнити соціально-комунікаційні корені саксофонного мело-
дизму. Відповідно виділеним став тезис щодо «ламаної психіки» 
особистості явно не героїчної (в класичному, від Античності, ро-
зумінні того терміну), однак надзвичайно показової для націо-
нальної свідомості Франції, де винайдений той інструмент:

«…органічність вираження у саксофонному інтонуванні 
“ламаної психіки’люмпенізованої (людина поза суспільством 
в соціумі ХХ  століття) особистості носіїв мас-культури мину-
лого віку стала фактором, який викликав до життя широке ви-
користання саксофону в джазовій сфері, а потім у професійній 
композиторській творчості як співвідносне з експресіоністич-
ним вживанням звичних тембрів у нехарактерних для них реє-
строво-артикуляційних умовах» [40, с. 27].

Приведене узагальнення скориговане спостереженнями 
щодо виразності музичної комунікації від ХІХ у ХХ століття:

«… тембральна інтонація саксофона є відображенням во-
кально-мовленнєвої експресивності, яка демонстративно про-
тистоїть традиційній “рівності” інструментальних тембрів, вті-
люючи характерні стильові етапи романтичної іронії, а згодом 
агресивної остороненості-ламкості індивіда в “цивілізаційному 
бумі” джазової та рокової епох ХХ століття» [там само].

Однак мідна специфіка саксофона підтримана його особли-
вою здатністю до «гучноголосності», що виправдовувало задум 
його винахідника А. Сакса щодо розміщення саксофонів у воєн-
ному, духовому у принципі, оркестрі. 

Особливе місце у групі мідних займає, як відомо, валторна, 
яка, будучи речово зробленою з міді, відзначена якістю звуку, 



69

що за своєю «м’якістю» наближений до дерев’яних духових. 
Валторна, генетично мисливський ріг, має певні особливості 
в призначеності, у тому числі допущеність до храмової (люте-
ранської) культової музики, вважаючи на сакральне тлумачення 
мисливства у певних сакральних текстах. Ця здатність виража-
ти можливості мідного інструменту при виявленості у звукопо-
данні колористики дерев’яних споріднює із історичним сканди-
навським і північногерманським луром. 

Так чи інакше матеріально дане «гучномовство» мідних 
і ударних в їх здатності максимально концентрувати увагу на 
енергії людського надбуттєвого напруження вивело на специ-
фіку храмового і духовно-значущого, в тому числі воєнного 
вираження, зазначаючи маскулінний переважно тип гри і дій, 
стимульованих тою грою.

«Філософія труби» (що узагальнює генетику та історію ін-
ших духових в аналогії до авлоса чи скрипки з їх відповідністю 
до інших дерев’яних чи струнних смичкових) зазначає певні 
символічно-речові смислові настанови, сформовані історично 
закономірною генетикою і виконавською еволюцією: 

–  сакральний корінь оснащення в ідеально- і прикладно-сиг-
нальному призначенні, усвідомлюваного в аналогії до «голосу 
з Верху», розуміння матеріальної моці звукового «накату» тру-
би у єдності з іншими мідними інструментами як надздатності 
людського звернення надавав тим звучанням підкресленої висо-
кої символіки і агресивно-войовничої вираженості при певній 
аналогічності регістрово-тембральних ознак дерев’яним; 

–  практика дерев’яного виготовлення труб  – у разі сурм 
козацького вжитку  – отримала певне закріплення в звучанні 
валторни як якості саме звукової «матерії», тоді як у випадку 
запорізьких сурм (дерев’яних тарагато і трембіт угорців і кар-
патських українців) навпаки, дерев’яна речовість пристосована 
до міднозвукового подання; винайдення саксофону закріпило 
речово і виражально-звуково те поєднання дерев’яних і мідних, 
яке закладене символікою авлоса як «інструмента інструмен-
тів» європейського історичного буття, що сполучає сакральну 



70

генезу із пастушою і воєнною буттєвою призначеністю у при-
кладному тлумаченні гри;

–  регістрове співпадання труб з альтом допускало до ана-
логій з голосовими мелодійними побудовами, що й мало при-
значення у тренажі голосів перш за все чоловічих в оперних 
партіях «ліричної трагедії» («спів під трубу»), що складає ра-
зючу відміну від скрипково-флейтового уподібнення у співі іта-
лійських чоловічих сопрано кастратів-фальцетистів; італійська 
практика тих сопрано в seria йшла від церковного католицького 
вживання, похідного від втілення агіографічно витлумачува-
ної сюжетики, тоді як практика «ліричної трагедії» надихалася 
містеріалізованим дійством за присутністю і участю короля як 
правителя і глави Галліканської церкви, покликаного до акла-
маційного – по-візантійськи – подання тексту згідно із драмати-
зованими-патетичними поданнями сюжетних перипетій.

«Філософія ударних інструментів» багато може розгорта-
тися на позаєвропейському інструментарії, однак прийнятий 
європоцентристський, пропіфагорейський ракурс витлумачу-
вання інструментальної виразності виводить на апробовані єв-
ропейським прохристиянським античним і саме християнським 
трактуванням перкусійних цінностей. Першодостоїнством 
ударних інструментів виступає їх здатність ритмізувати звуко-
подання, тим самим ставити їх на положення режисерсько-ди-
ригентське відносно усіх інших. В китайській класичній опері 
цзінцзюй ударні типу барабанів дійсно виступають керівника-
ми оркестру-ансамблю. Однак ця матеріально-чуттєво подавана 
зверхність в озвучуванні цілого сама є похідною від літературно 
вибудуваної сюжетики, яка диктує темпо-ритмічний тонус зву-
ковираження і інтонаційне, мелодійно-тематичне наповнення 
партій. В цьому плані ідеальний план режисури-диригентства 
у китайській опері порівняний із персонально невтілюваній ре-
жисурі-диригування, що йшла від тонуса святкового подання 
вистави в конкретному храмі, що довгочасовими традиціями 
сформував відчуття ритмотонусу представлення конкретної ви-
стави, який виходив з ритмовідчуття ритму «постійної довгос-



71

ті», який усталюється у богослужебній практиці даного храму 
і виконавців тієї служби Божої. 

На першому місці у Давній Греції (і у Римі) серед ударних 
був тимпан, попередник литавр, висотна визначеність якого 
органічно координувалася із мелодичними інструментами як 
струнними, так і духовими. Як вже відмічалося вище, саме запо-
різький оркестр, на візантійський манер, із сурм (труб дерев’я-
них!) і котлів-литавр (на яких грали «довбуші»), досить точно 
від XV  століття  – «по-ренесансному»  – подавав відновлення 
звукового колориту Антики в принципово нових умовах євро-
пейського буття (звертаємо увагу на актуальне для XV–ХVII ст., 
коли струнні щипкові домінували, введення «пом’якшених» 
труб у зазначений «запорізький оркестр»). 

Звертаємо увагу на те, що тимпани-литаври, як інші удар-
ні без тонно-визначеної висотності (кимвали-тарілки, бубни, 
кроталі, псифіра, роптр, до яких у Римі додалися дзвіночки, 
scabellum (дерев’яне або металеве пристосування для відбиван-
ня часу), – мали особливе призначення в театральних, циркових 
виступах. Воєнне використання ударних у Стародавній Греції 
не культивувалося, це більше ознака Риму. Поповнення в Римі 
ударними дзвіночками і «скабелюм» цікаве наступним сприй-
няттям перших не стільки Римом-Візантією, скільки Західним 
кельтським Православ’ям – Ірландсько-Бритська церква увела 
дзвони, попри суто вокального храмового Богослужіння у Візантії.  
 Тим самим канонізованим став у християнській церкві ін-
струментальний учасник богослужебної музики, і до сього 
дня дзвоніння відзначає християнську службу у всіх конфе-
сіях. А Православ’я має ту привілею, що зберегло дзвоніння 
із низькозвучащими великими дзвонами, тим самим моделює 
базисно-християнський спів із басами-педалями (ісон). Західне 
Православ’я Галлії, Ірландії, Британії, згодом в ХІ–ХІІІ століт-
тях витіснене: в Галлії (Галлії-Франції з VIII ст.) галліканством 
у середині ХІІІ ст. і католицтвом у Ірландії, Британії – в останніх 
вкрай криваво. Так що тільки Русь і слов’янський світ успад-
кували «басовиті» дзвони із православно-ірландсько-брит-
ського церковного винаходу, зумовивши багато в чому глибо-



72

кі проникнення в українство як націю кельтсько-ірландського, 
кельтсько-бриттського компонентів.

Цей дзвонний ефект християнського церковного озвучуван-
ня має відверті тембральні паралелі до дзвонності в буддист-
ських храмах, в духовній ритуаліці індуїзма і в багатьох інших 
національно-релігійних проявах. Тому коли в футуристичному, 
у свій час (1931) дуже «дивному» творі «Іонізація» Е. Вареза, 
написаного для ударних інструментів і сирен на завершення тієї 
символічної сонористики з’являється звук дзвонів, то це звучить 
явно «очистююче», майже «катарсично» після все нароставшої 
напруги чистої ритмо-ударності. Ця дзвінність за смислом ви-
ступає як благословення, як спокута матеріалістично-речовного 
«наступу» – звуки дзвонів чітко асоціюються із сакральністю, 
це, за смислом, як погляд у Небо після вовтузення у земних не-
гараздах, кульмінаційний сплеск яких відзначений звуком біди, 
«виттям» сирен. І всю цю сукупність відсторонюють звуки 
дзвона… Символізм того твору довго не обговорювався, в істо-
ричних колотнечах завжди смислом конфліктності ставала кри-
вавава примара війни. Але у творі, названого «природознав-
чо-фізично» («Іонізація») і складеного на ділянці політичного 
«затишшя» після бійки Першої світової і революцій та грома-
дянських війн у різних кінцях світу (1931) звичні проміметичні 
мистецтвознавчі зусилля словесно пояснити той комплекс на-
пруження і розрядки через музику не складалися. 

Навпаки, важка «маса» ударно-ритмічних нашарувань асо-
ціювалася з буттєвими виявленнями джазових звучань, хоча 
джазовості як стилю і смислу тут не було. Був натяк – на бут-
тєво-речовне безладдя, що загрожувало великою бідою, спів-
відносною із воєнними діями, символізованими сиренами. На 
дистанції вже майже столітньої відстані від часу створення тої 
композиції Е. Вареза ясно, що йшлося про «іонізацію» соціаль-
ного «воздуху» (повітря іонізується в природі на час грози)  – 
в подіях «великої економічної кризи» 1929-1931 (у вітчизняних 
умовах  – то колективізація у радянській Україні, стискання 
«ягеллонства Пілсудського» в Західній), що мало, з Божою по-
міччю, стабілізуватися у першій половині 1930-х. Таким чином, 



73

футуристично в технічному і пророцьки-міметичному планах 
ідея того, об’єктивно геніального, твору Е. Вареза чітко «впи-
сується» у соціальний контекст технічного прогресу людства, 
який став для футуристів альфою й омегою буттєвості і мис-
тецького «обслуговування» її. 

А без прийняття символіки перкусійності в різноспрямова-
ності ударно-шумового і тоново-вивіреного звукоподання сен-
си тієї композиції знецінюються до уявлень про «експеримен-
тальний кунстюк». 

Творчо практично «філософія дзвонності», закладена цер-
ковною символікою дзвоніння, широко надихала високе мисте-
цтво, вводячи дзвонні фрагменти «звукових картин» задля істо-
рично-буттєвої повноти віддзеркалення подій і образів. І одного 
разу, у творчості геніального майстра А. Пярта та «дзвонна кар-
тинність» обернулася методом творчості  – у вигляді «нової 
простоти» техніки-смислу «тінтіннабулі», символізованої для 
автора образом церковного дзвіночка як відбитка величі цер-
ковного дзвоніння у розмаху літургійних акцій як Західної, так 
і Східної християнських церков. 

Напрошується розвиток ідеї ударності шодо таких ударних 
інструментів із висотно-визначеними звучаннями як ксилофон, 
маримба, челеста, яким притаманна клавіатура, співвідносна 
із клавірною. В цьому плані на підході висновок щодо клаві-
ру-фортепіано у статусі ударного інструмента, тим більш коли 
видатні музиканти, композитори і піаністи привносять від-
повідні ознаки вираження у фортепіанні партії і розміщують 
у групі ударних (Б. Барток, Музика для струнних, ударних і че-
лести, фортепіано у групі ударних). Однак пальцева гра на кла-
вірі має непряме співвідношення із цимбальністю, тим більш, 
коли гра здійснюється не пальцями, але спеціальними молоточ-
ками. І скільки б у методично-учбових цілях педагоги-піаністи 
не наполягали на «молоточковості» дій пальців на руці піаніста, 
самостійність м’язової механіки окремих пальців і одночасно 
їх координованість із «дихальними» рухами кисті виводить на 
закономірності «піаністики», яка формується не стільки «удар-
ними» здатностями окремих пальців, скільки особливою чутли-



74

вістю до дотику, співвідносною із «щипанням-поглажуванням» 
клавіші, що на певному етапі розвитку інструменту замінили 
струни для гри (не забуваємо, що у XV–ХVI столітті гра на лют-
ні і клавірі вважалася єдиним спеціальним вмінням). 

Той «чембальний» дотик до клавіш особливо відстоював 
Г. Нейгауз, спадкоємець віденської школи піанізму Й. Гуммеля 
(про це спеціально у роботі Л. Степанової [63]). І такий підхід 
тримався на відмінностях обсягу і структур звукових абстрак-
цій, які назначалися для втілення різними інструментами. Бо 
від начал струнні і духові інструменти  – мелодійно-лінеарні, 
хоча в сучасних умовах музикування все більш наполегливо 
уводяться багатоголосні вставлення у мелодійний потік духово-
го звуковедення. Особливо демонстративний той «пошук акор-
довості» у саксофоністів, в окремих випадках у інших мелодій-
них духових, і це «розцвічує» базисний лінеаризм, не міняючи 
мелодійної атрибуції їх виразності. 

Вказана лінеарність відзначає також специфіку партій 
ударних інструментів, що наочно втілюється у нотному записі 
фіксацією їх партій на «нитці». І клавішні ксилофон і марим-
ба – також мелодійні в основі інструменти, хоч в певних умовах 
допускається гра «гронами» з кількох звуків, хоча і не дифірен-
ційованих у динамічно-ритмічному поданні. 

Таким чином, «філософія ударних» генетично-історично 
і творчо- онтологічно вибудовується навколо цінностей тих 
інструментів, які володіють достоїнством втілення високої аб-
стракції тонності, забезпечуючи привілейоване місце, подібне 
до генетичного коду ліра-авлос в мелодичних інструментах, 
для тимпанів-литавр і дзвонів. Ритмічно-організуюча і емо-
ційно спрямовуюча дія тих перкусійних устроїв базується на 
дотичності до  мусікійського кореня звуково-музичного «вироб-
ництва» у вигляді тоново вираженої висотності. І ця висотна 
визначеність не безпосередньо, але через тембрально-регістро-
ве положення зближується із висотно-визначеними звучання-
ми, особливо, через способи тремоло, що «продовжують» дріб-
но-ритмічним повторенням взятий єдиним ударом звук. Той же 



75

прийом «тремулювання» ставав способом подання інтонацій-
ної виразності, тобто співставлюваної з мовленням, обминаючи 
останнє як таке, у струнних щипкових. 

В роботі О. Маркової [45] була піднята проблема «народжен-
ня тонності із шуму» саме тремолюючим показом репетивними 
ударами взятих окремих звуків, повторюваність яких концентрує 
належність до регістрової, кінець-кінцем тонової пристосова-
ності. Це спостереження пояснює історичну першісність удар-
но-шумового звукотворення, в якому тремулюючими «продов-
женнями» окремих тонів вдавалося виділяти регістрово-певне, 
наближене до висотно-усталеного рівня звучання. Дане узагаль-
нення, можливо, пояснює історичний шлях «пошуків тонності» 
людиною, порівняно з іншими співочими і граючими істотами – 
звертаємо увагу на людську перевагу у здатності «тримати тон», 
тоді як найбільш музикально наближені до цієї людської здіб-
ності «тримають тон» на трелі чи глісандуючим «коливанням» 
навколо вихідного звуку (див. матеріали книги С. Керрігер «Дика 
спадщина природи»). Тому напрошується висновок про паралель 
тієї діяльності щодо «здобуття тонності» із іншим, тільки люди-
ною засвоєним процесом «добування світла з вогню», тобто про-
метеєвським людським комплексом. 

Саме в християнському світосприйнятті з акцентуванням 
дематеріалізованого як носія ідеальної сутності єства сфор-
мувалися преображення ритуаліки-обрядності, залученої 
із поведінкових стереотипів Старожитнього Риму, але жорстко 
коригованих відміченим вище довір’ям до абстракції «позбав-
лення від речовості» у речово-предметно зафіксованій акції. 
Так, у Давньому Римі широке поширення утворили вітальні зу-
стрічі переможних вояків, що гордо їхали верхи, приймаючи за-
хоплені вигуки натовпу і виходи від офіційних інстанцій. У Ві-
зантії, що безперервно вела війни з ворогами держави, будучи 
живим щитом, що прикривав Європу (на протязі майже півтори 
тисячі років) від експансії Ісламу, переможні входження воєн-
ноначальників, імператорів також, як і в Античні часи, широко 
практикувалися. Однак герой-переможець сам не сидів на пре-



76

красному бойовому коні, а вів його за уздечку, тоді як у сідлі 
везли Ікону (найчастіше Богоматері), що уособлювала Вищу 
волю на забезпечення перемоги. Так «дематеріалізовувалася» 
обрядність, що сформувалася на уславлення фізично представ-
люваної вольової особистості, яка забезпечила перемогу, однак 
наочно-публічно відсторонюючи індивіда-владника на користь 
ідеальності Божественого втручання у людський світ.

Вище говорилося про давньоримський оркестр (литаври 
і труби), який майже без змін перейшов у візантійський воєнний 
оркестр, який вписувався у вітальні акції на честь переможця. 
Однак наявність у центрі обряду-ритуалу не конкретної фігури 
фізично втіленої особи, але надфізично усвідомлюваного сим-
вола Божественої енергії, надавав суттєвий метафізичний кон-
текст акції, психологічно настроюючи на асоціації, які відсутні 
були в музиці язицького Риму: у числі вітань на честь перемоги 
обов’язково виступали представники духовенства, у співі яких 
для учасників акції впізнавані були фактурні прикмети ісонного 
співу священників і дьяків. 

Адже сама структура ісонного першоспіву афонських стар-
ців, що здійснювали Богослужіння у відриві від столично-цен-
тралізованих місць імперії задовго до державного прийняття 
Християнства, явно моделювалася тембрально-регістровим 
звучанням, що стійко асоціювалося із фізичною міццю, як мно-
жинні християнські храми вибудовувалися у вигляді базилік, 
залучених від зруйнованих язицьких споруд, але чітко відміче-
них символікою належності саме до християнського віроспові-
дального чину. 

Як бачимо, саме перкусійний рівень інструментального ви-
раження торкає історично найглибші грона того, що в сучас-
них умовах прийнято називати «релігійним інстинктом» людей, 
вказуючи на шар протораціоналістичних дологічних конструк-
цій, які, тим не менш, не протистоять логіці і раціо, але видають 
останні у фігурах міфологічного мислення, що охоплює містич-
ний пласт співвіднесенням із раціоналістично «сплощеним» 
наслідуванням, утворюючи особливого типу «зрощеність» фі-



77

зично-речової конкретики із мета-фізично (над-фізично) пода-
ваних смислових утворень. 

І показово, що у православній Україні саме у центрі бойових 
акцій на захист віросповідальної Істини той потенціал зіставлень 
афонського ісонного співу із реаліями інструменталізму язицько-
го Риму, а згодом психологічно переосмисленого сприйняття тих 
воєнно-інструментальних індексів у візантійських святкуваннях 
воєнних акцій, воєнний оракестр із дерев’яними трубами-сурма-
ми у речовості, відсунутій від «мідного блиску» мідних звучань, 
знаходимо метафору оречовлено поданої «дематеріалізації» зву-
кового образу «церкви войовничої». А історично саме запорізь-
ким принципом, воєнною активністю захисту Православ’я скори-
сталися чеські гусити-таборити, коли в основу своєї переможної 
тактики бою з пересувних фортець-таборів поклали український 
винахід «фортець на возах», коли саме дистанційний вогонь гар-
матчиків і стрільців-мушкетерів (стріляючих з мушкетів) ставав 
найпотужнішим способом ведення переможного бою (про це, як 
вже посилалося, у Боплана [9, с. 20-21]). 

Дещо «зворотний» ефект тому голосовому моделюванню 
воєнної інсрументальної сили у співі із проєкцією сприйнят-
тя останнього у візантійський воєнний оркестр спостерігає-
мо у прийомах голосово-«інструментального» оформлення 
воєнних виходів таборитів-гуситів, які себе усвідомлювали 
спадкоємцями візантійського Православ’я і солідаризували-
ся із Запоріжжям, називали себе «моравськими браттями» на 
честь винищеної Католицтвом Православної Моравії ІХ–ХІІІ ст. 
У лицарів-таборитів не було альтернатив ведення бойових опе-
рацій, окрім саме табором рухатися, на відміну від козаків, що 
воювали і як вершники, і як човняри, що дозволяло окремо від 
фортець чи в межах постійних укріплень розгортати воєнні ор-
кестри на честь переможних акцій. 

І тому гімноспів чеських таборитів прийняв невідривний від 
тактики боїв вигляд: починати гучнісно стриманим звучанням го-
тування до бойового виходу, а з підняттям на колеса гуркоту рух-
ливих фортець надавати шумове «згущення» того співу, аж поки 



78

все не тоне у лютому гуркоті стріляючих гармат і надриву вигу-
ків рукопашного бою. Ідеальний план співу «обростав» у проце-
сі виходу на бій за Віру супроводом інструментально-шумового 
«додатку», що згодом підказав чеським «будителям» XVIII сто-
ліття ідею функціональної організації класичного оркестру, запо-
зиченого Віденцями від чехів Мангейму. 

Із сказаного виділяється «філософія перкусії» як та, що 
виходить і концетрується у феномені литавр-тимпанів,  тих, 
що споріднені з мусікійським триманням тонності у мелодич-
них інструментах в різноспрямованому виражальному прояві 
струнних і духових. Литаври-тимпани концентрують ознаки 
перкусійного типу гри із логічно й фактично похідними від ос-
таннього інструментальними якостями:

–  сакральний смисл литавр конкретизований у здатно-
сті видавати штучно подовжені, ідеально «нескінчені» педалі, 
що різко відсторонені від буттєвих, диференційованих qua-
si-лексичними групами мелодичних побудов на користь високої 
абстракції Його Величності Тону, що витримує Богозвернення, 
символізуючи Найвище, і спираючись на низькі, наднизькі ви-
сотності, асоційовані в Першохристиянстві і в Православ’ї з ан-
гельськими голосами мужів, потужних і прекрасних;

–  штучність педальних і ритмічно-впорядкованих звучань, 
регістрове неспівпадання із нормою мовленнєвих виявлень 
наповнюється символікою буттєво незбагненого, що утворює 
могутній смисловий фундамент для розвинених, показуваних 
у більш високому регістрі мелодійних побудов, сформованих 
зворотами гімнічних співів, які утворили у середньовічному 
Християнстві «етажну» фактуру старовинної («докласичної») 
поліфонії, що стала моделлю для державно-буттєво вирішува-
них воєнною силою акцій, народивши конкретику воєнного ор-
кестру, закладену у вигляді вокальної моделі останнього в ісон-
ному храмовому співі, покликаному уславити духовну міць, що 
протистоїть фізичним показникам могутності;

–   литаври-тимпани мають «продовження» своєї долуче-
ності до визначено-висотного строю звучання в ударних кла-



79

вішних типу маримби, ксилофону, челести, головне, у системі 
дзвонів, які зайняли впевнене місце в оперному, симфонічному, 
духовому, народно-академічному і т.ін. оркестрах, демонструю-
чи безпосередньо свої сакрально-символічні ознаки, чи асоціа-
тивно уводячи у пласти соціально почесно сприйманої музики; 
одночасно тимпани-литаври  стоять на провідному положенні 
у ритмо-ударних інструментах, серед яких виділяються бара-
бани різних призначень і звукообсягів, і які в європейських чи 
контактних з ними умовах (наприклад, в оркестрі яничар з Ту-
реччини) чітко асоціюються з воєнним типом дій, відповідно, 
з суттєво агресивним зарядом тієї наступально-ритмічної маси, 
хоча екстатична зосередженість ударного вираження має і гедо-
ністично-естетичне призначення.

Спеціальну задачу має розробка «філософії інструмента» 
щодо інструментів багатоголосних, співвідносних із хоровою 
фактурною розгалуженістю, яка зосереджується у звукоме-
ханіці клавірів чи співвідносних з ними «звуковиробниками». 
В роботі Д.  Андросової маємо узагальнення щодо ліризму як 
вихідної та атрибутивної якості музичного вираження, що 
«визначено ритуально-релігійним генезисом даного виду мис-
тецтва і заявляє його ідеально-абстрактну сутність, в системі 
раціоналістичної переваги словесно-філософського підходу 
усвідомлюється у співвіднесеності з іншими видами мистецтва 
та театру як життєподібного дійства» [2, с. 40]. 

І надалі вказана авторка робить суттєве відзначення того 
типу музичної атрибуції через ліризм: 

«Ідеальна сутність музики визначається драматичним по-
рогом її життєподібності, оскільки художній негатив потвор-
ного та низовинного неможливий у музично-тоново-ритмічних 
вимірах даного мистецтва. І найбільше цей ідеальний ліризм 
спрямовує виконавську лінію музичної творчості: хоч би якими 
були пристрасті життєподібності, що запам’ятовуються музич-
ними засобами, неприпустимо порушення системи чистоти то-



80

ново-ритмічних взаємин, які до життєво-міметичного фактору 
не мають відношення» [так само, с. 41].

І надалі вказана авторка зосереджується на факторі «пере-
озброєння» музики з ХІХ на ХХ століття в тім, що класичний 
період тримався на гармонічному принципі музичного мислен-
ня, тоді як ХХ  століття почало відроджувати мелодійно-ліне-
арні застави музичного мислення. Відповідно, у центрі зусиль 
музичної продуктивності розгорнуто було оркестрально-сим-
фонічне компонування, а серед інструменнтів-солістів впевнено 
зайняв місце оркестрально витлумачуваний рояль-фортепіано, 
відкинувши «легкі», клавесинно-подібно звучащі «моцартіан-
ські» фортепіано. Всі ці міркування в даному разі зібрані за-
для того, щоб сконцентрувати увагу на мелодійному початку 
клавірів, з яких виділився фортепіанний прооркестральний 
варіант останніх усередині XVIII  сторіччя і саме в німецькій 
композиторській школі, яка вперше в історії музичного мисте-
цтва відсторонилася від церковного грунту його виразності, що 
наслідувала мусікійські настанови Античності і зосередилася 
на світському, театральному за своєю природою, принципу ху-
дожньо-самодостатньої музики. 

Однак клавіри отримали поширення ще в Античності  – 
у вигляді органу, як вже відзначалося вище. Духова основа ін-
струмента очевидна, тим більш що у Давній Греції і в Давньому 
Римі грали на подвійних авлосі і тібії, аналогічно – подвійним 
бував і давньоєгипетський «кларнет» аргуль, вказуючи на мож-
ливості одночасного звукового сполучення при грі. «Флейта 
Пана», що стала основою губної гармошки (пор.молдовський 
флуер), втілює той «органний потенціал», який здійснився в ор-
гані як такому ще в Елладі ІІІ ст.до н.е. Однак духовий інстру-
мент, що демонструє багатоголосне звучання, передбачаючи 
орган клавірного типу – це китайський шен, який став частиною 
музичного вжитку ще у ІІІ тисячолітті до н.е., став класикою 
китайського інструментарію в епоху чарства Чжоу, з ІІ на І ти-
сячоліття до н.е. Цей «портативний орган» отримав поширення 
у Бірмі, Тібеті, Лаосі, Японії. 



81

У довідкових описах щодо буття шена констатується: 
«Європейські країни цей музичний інструмент називали 

іноді китайським губним органом. Він вважався “чистим” ін-
струментом, тобто придатним для виконання священної музики. 
Приблизно в 700 р. н. е. шен був вдосконаленим популярним 
музичним інструментом, на якому можна було грати в 12  то-
нальностях. Спеціально для цих інструментів створено підруч-
ник гармонії. Зазвичай на шен грали акордами, затискуючи од-
ночасно кілька отворів внизу трубок. Шен набув популярності 
в епоху правління  династії Чжоу, бо його часто використову-
вали, як акомпанементний інструмент для придворних співаків 
і танцюристів. Згодом він перетворився на звичайний музичний 
інструмент для публічних концертів, ярмарок, різних народних 
урочистостей та інших подій» [81].

Звертаємо в цьому описі увагу на такі моменти: 1) відна-
чальне сакральне призначення гри; 2) принципове багатого-
лосся і тяжіння до акордики, орієнтація на хроматичні спів-
відношення 12 тональностей (у розвиток системи люй-люй); 
3)  динаміка поширення інструменту  – від духовно-храмового 
до придворного, а згодом в широті народного вжитку. Відміча-
ється у довідках, що відомості щодо шена в Європі стимулюва-
ли будівництво фізгармоній і акордеонів. 

Остання з названих прикмет чітко повторює путь так зва-
них народних академічних інструментів, таких як гітара, домра, 
мандоліна тощо. І щодо цих останніх, і щодо китайського шена 
суттєвим показником стало те, що вихідна сакральність, згодом 
аристократичний вжиток заклали у виразність і у техніку озву-
чування засади інтелектуально-творчої вишуканості, що скла-
дає паралель і заставам європейського органа, розвиток якого 
привів в сьогоденні, у тому числі, до портативного електроор-
гану для спрощеної гри і дитячого навчального тренінгу. Певну 
паралель до органа становить волинка, що має широке розпов-
сюдження у слов’янських та кельтських народів, демонструю-
чи духову основу, завдяки якій чітко вимальовується дво- чи 
триголосна фактура на основі бурдонної педалізації. Старовин-



82

но-церковний християнський спів з ісоном відверто співпадає 
з тим розкладом голосів-партій у інструментів типу волинки. 
Нагадуємо, що існує струнний дво- чи триголосний інструмент 
«колісна ліра», в якій бурдонна педаль забезпечується механі-
кою рухів правої руки виконавців. 

Зроблене зіставлення духового інструменту волинки і струн-
ного колісної ліри демонструє виразні перетини струнних і ду-
хових, які на певному історичному етапі породили орган і різ-
новиди клавірів, що відверто забезпечувалися струнним витоком. 
Вище відмічалося, що струнний (і саме струнний щипковий) 
виток клавірів усвідомлювався в піаністиці, збереглося у педа-
гогічних і артистичних принципах тлумачення гри у способі «не 
стукання» пальцями, а щипковим ніби торканням клавіш, це ок-
реслило технічні засади віденської піаністичної школи, блиску-
чим представником якої був Генріх Нейгауз з його українськими 
культурними коренями і впливом на фортепіанні лінії професор-
сько-викладацького складу Одеської консерваторії (і не тільки) 
в Україні. Клавішність клавіру в чембально-клавікордовому по-
данні на рівні фортепіанного його перетворення включає ефекти 
педалі (правої), яка дає можливість долати «точечність» прокла-
весинної гри на «легких» фортепіано, вводячи співвіднесеності 
із співом і інструментальним його аналогом духових. 

Із сказанного напрошується висновок не тільки про «духо-
во-струнний компроміс» органа, але і про «струнно-духовий» 
чи «струнно-співочий компроміс» у фортепіано, оскільки чем-
бально-цимбальна (нагадуємо, що італійська назва cembalo має 
латинський термінологічний двійник cymbalum) природа кла-
весинів освящена розумінням єдності спеціальності лютніста 
і клавесиніста. А ця особлива довіра у Франції до клавесина 
і фортепіано у варіанті французької проклавесинної манери гри, 
що зберігає принципи «легких» інструментів (про це докладно 
у Д. Андросової [2, с. 107-115] визначається національно-етніч-
ними і релігійними перевагами. В них пам’ять про друїдів (що 
цілком свідомо і самостійно прийняли Християнство як свій 
Новий Завіт), що вважали арфу і струнні щипкові своїми на-



83

ціональними і віросповідальними емблемами, направляла спе-
цифіку музичного оформлення літургійної служби на користь 
участі тих священних для кельтів струнно-щипкових – в межах 
Древльозахідного Православ’я Галлії V–ХIII, а згодом галлі-
канської Франції XIII–ХVIII століть. 

І звідси глибоко поважне і одухотворенно-шанобливе став-
лення у Франції до «легкої» салонної гри, що категорично про-
тистоїть «маскулінності» оркестральних пролістівських виходів 
фортепіано як «замінника оркестра». У вищевідміченій книзі 
Д. Андросової приводяться описи гри знаменитих французьких 
піаністів, в яких в різних термінах, але чітко спільно для всіх 
носіїв національного артистизму виступають якості: «позате-
атрально значущої прелюдійної моторики» відносно А. Корто, 
«далекий від романтизму» і «спрямовуваний інтелектом» піа-
нізм М.  Аз і Р.  Казадезюса, яким є «чужими сентиментальна 
піднесеність і декламаційна патетичність», «приглушеність» 
подання «драматичного початку» Третьої сонати Шопена М. де 
ля Брюшольрі і т.ін. [2, c. 110-111]. 

І надалі приводяться, на жаль, досить усталені узагальнен-
ня щодо французької гри як «ковзання по верхам», «легковаж-
ність» вираження «салонної дрібнички» [так само, c.  111], бо 
узвичаїлася довіра до німецького «рояльного симфонізму», до 
«філософської глибинності» німецького театралізованого під-
ходу, тоді як прорелігійна радісність та самозначущий інте-
лектуалізм французької салонності категорично не приймалися 
і не приймаються в більшості до сьогодення. Піаністів взагалі 
не вчать «легко» грати, а це інша, ніж лістівська «від плеча» 
техніка театрально гіперболізованих динамічних та фактурних 
контрастів, спрямована на усвідомлення політності-шаріння 
понад матерією і речовістю, яка долає «неможливі» темпи паль-
цевої рухливості, за якими здіймається Висота духовно-мен-
тальних виявлень людської суті. 

Так вже на рівні фортепіанної гри, яка перетворилася з роз-
витком клавірності, живленої чембально-струнним звуковидо-
буттям, у прооркестральну динаміку змішаних звучань майбут-



84

ніх могутніх роялей, вибудувалася виразність піанізму, повнота 
якого стала достоїнством музичного бідермаєра, коли «перлин-
ні-флейтові» фортепіано (звучали як флейти-стаккато) привне-
сли «духом утримувані» звукові подання. Так фортепіано, вирос-
ши з клавіру-чембало, на повороті становлення своєї виразності 
піанізму (див.у Л. Степанової про становлення цієї атрибутики 
фортепіанізму саме в межах «перлинних», «легких» [64]) відно-
вив мусікійське роздоріжжя ліри і авлоса, внісши в свою непе-
рервану нить чембальної струнної (від ліри!) значущості – дихан-
ня духового інструменту, не речевно, однак чітко перцепційно. 

Тим самим «легкі», «моцартіанські» фортепіано (а не забу-
ваємо, що Л. Бетховен грав тільки на таких, «по-моцартівськи», 
пишаючись, що його у Відні називали «другий Моцарт» і т.ін., 
про це в дисертації Лінь Цюньда [38]) «розкріпостили» у фор-
тепіанній тембральній палітрі асоціації як зі струнним, так 
і з духовим інструментальним світами, заклавши тим і знаме-
нитий індекс «замінник оркестру». Однак при всій переможній 
гучномовності і політембральності рояльні симфонізовані-те-
атралізовані філармонічні фортепіано не здатні зосередитися 
на сакральній «політності», що «по-мусікійськи» «ковзає» поза 
речово-предметними виразними множинностями, зберігаючи 
сутність піанізму як добутку іншого фортепіанного кореня, на-
родженого салоном і притаманною йому «легкою» грою. 

Струнний (лірний  – ліричний) виток фортепіанної вираз-
ності, мусікійський знак якої ретельно зберігали і зберігають 
спадкоємці «легкої» гри, охопив найширший простір (і це ли-
чить духовним атрибутам, цікавим і зрозумілим і вишуканим 
розумам, і простим нравам найширшого кола споживачів му-
зичної продукції), що проявляється і у виходах авангардних 
звучань (див. хоча б «Секвенцію 4» Л. Беріо), і у простеньких 
застосуваннях проклавесинно звучащого електрооргану у пери-
ферійних естрадних-попсових заявах. І якщо велич оркестраль-
них фортепіано, академізованих і покладених в основу гри на 
цьому інструменті, розцвіла на основі мусікійськи заданого пі-
анізму «легкої» гри від середини ХІХ століття і до сьогодення, 



85

то від початку ХХ, через гру О. Скрябіна, а у середині минуло-
го  століття через вихід Г.  Гульда вказана атрибуція стає знов 
більш і більш помітною та переконливою.

Вказане відродження чембально-органної клавірності у ви-
гляді взаємодії виразності «оркестральних» і «легких», а в орга-
ні спиратися на академізований «кантиленний» (від богослуж-
бового застосування в Західній церкві) тип звуковидобуття 
й одночасно спиратися на спроби відродження візантійського 
(і древньоруського) способу гри, – дозволяє поставити питання 
щодо речевості даного клавірного інструментарію.

Адже клавірність, тобто клавішність складає надто зовніш-
ній показник, який споріднює із ксилофоном-марімбою, що ви-
робляють принципово іншу звукоматерію, не маючи відношення 
до такої очевидної в її специфіці величі європейської звукоаб-
стракції як багатоголосся звучання, тобто здатності подавати 
і мелодійно-лінеарні, і гармонічно-акордові утворення, тим упо-
доблюючись багаточленності звуковидобуття в хорі, і в оркестрі. 
Клавірність-клавішність складає суттєвий, але не вирішальний 
показник фортепіанної якості, підкреслюючи хіба що пальце-
во-«молоточковий» спосіб гри, який, будучи абсолютизованим 
у фортепіанному поданні, «перекреслює» смисл глибинної му-
зикальності такої гри. Крім того, сама анатомія ігрових рухів, зо-
середжуваних на механіці «ударів пальців», небезпечна втратою 
такого базового чинника як «дихальна свобода» кистьового апа-
рату, що забезпечує «незажатість» пальцевої рухливості. 

І знову тут помічається генетика спільності ударних інстру-
ментів і клавіра-фортепіано, в яких, в разі гри на литаврах, бараба-
нах і їм подібних механіка гри також «тримається» на легкості кис-
тьових рухів – але попри пов’язаності із пальцевими зусиллями. 
А коригуючим рухом стає знову струнно-щипкове звуковидобут-
тя, в якому особливого типу «ударність» невідривна від щипкової 
делікатності торкання, аж до «погладжування» струни чи клавіші 
в тому пальцевому русі. Але ці «ударно-щипкові» торкання кла-
віш мають певне відношення не просто до кистьових зусиль, але 
тих, що відтворюють дихальні м’язові скорочення-розслаблення, 



86

співвідносні із співочими і духовими твореними звукоподання-
ми. Штучність співочого та інструментально-духового дихання 
проявляється, як відомо, у тому, що тут має місце, при порівнянні 
із буттєвим його виявленням, надзвичайно широко представлений 
«видих» при непомітності і короткості вдиху. 

Щось подібне спостерігаємо і у фортепіанній грі, коли один 
кистьовий змах покликаний утримувати великий запас пальце-
вих ударів-торкань (звідти – одна з перших і базових заборон 
педагогів щодо регуляції рухів кистів і пальців при навчанні: 
«не трясти кистями», тобто виключається наближення до спів
падання частоти кистьових і пальцевих рухів). Так від перших 
кроків навчання гри на фортепіано засвоюється особливого 
типу «ненатуральне» кистьове «дихання», коли одним кистьо-
вим «підйомом» охоплюється принципово широкий простір 
пальцевих «точок-торкань» на клавіатурі. 

Ту зосередженість на моториці взаємодії пальців і кисті в пі-
анізмі салонної звукотворчості ігнорує рояльний піанізм, якому 
притаманний принцип «підключення» ударності «туттійного» 
типу від плечового поясу (що дозволяє характеризувати той тип 
гри як «маскулінний», на відміну від «фемінінності» салонно-
го), а, значить, це категорично відрізняє пластику посадки за 
інструментом, мімічне оформлення виступу при «оркестраль-
ній» чи «легкій» грі. Але спільним незмінно залишається базо-
ве: піанізм, тобто гранична пальцева рухливість, яка забезпечує 
«утримання» багатоголосної і динамічно «розшарованої» фак-
тури. І «незажатість» кистьових дій як те, що є умовою вказа-
ної пальцевої надрухливості. Той тип опосередкованої динаміки 
штучних «дихальних» рухів піаністів має принципові перетини 
із грою на струнно-смичкових інструментах, що усвідомлюва-
лося в класиці консерваторського навчання в класичний період 
в Італії XVII–ХVIII  століть (і в Німеччині, культурно поєдна-
ною з першою від часів Священної Римської імперії герман-
ської нації VIII  ст.), коли інструментальна базова підготовка 
оволодіння усіма інструментами концентрувалася на вміннях 
гри на скрипці і клавірі. 



87

Приведені міркування виростають з тієї «філософії клавіру – 
фортепіано», яка зумовлена об’єктивними історичними причи-
нами появи і еволюції інструменту, започаткованого суміщен-
ням в органі Антики і Середньовіччя сакральних призначень ліри 
і авлоса і пролонгацією сакрального «духу ліри» у струнно-щип-
кові, згодом клавірно-чембальні інструменти. Історично ж саме 
фортепіано опиняється у центрі прохудожнього акту секулярі-
зації інструментарію заради здобуття музикою статусу худож-
ньо-самозначущого мистецтва, увівши театральну практику 
філармонічного театралізованого виступу «віщання до натов-
пу» у протидії салонній одухотвореній спільноті єдинодумців, 
що своїм мистецтвом «насаджували сад», творили «рай на зем-
лі» попри недосконалості і драматизми-трагізми буття. Останнє 
породило «віртуальний салон» (за висловленням Д. Адросової) 
Г. Гульда у ХХ столітті, коли він відмовився від виступів зі сце-
ни, не приймаючи в основі ту, відділяючи від духовного початку 
театралізацію клавірного мислення. 



88

РОЗДІЛ ІІ. МУЗИЧНИЙ ІНСТРУМЕНТАЛІЗМ  
У ВИРАЗНОСТІ РІЗНИХ ВИДІВ МИСТЕЦТВ  

І КУЛЬТУР-АКТІВ У ВТІЛЕННІ  
«ФІЛОСОФІЇ ТВОРЧОЇ КОМУНІКАЦІЇ»

Досвід культури і мистецтва символізму (і передуючих ос-
танньому напрямів типу рококо, бідермаєра), де саме мистець-
ка складова підпорядкована загальнокультурному установлен-
ню на коммунікацію, на навіювання, нарешті, на культову чи 
дидактичну в найширшому значенні ідею-стимул вчинків і дій. 
Вихідною професійною навичкою для символістів і методоло-
гічно наближених до них нерідко ставав іконопис – В. Блейк, 
«прерафаеліти» на чолі із Д.Г. Россетті, П.  Сезан, П.  Гоген, 
М. Врубель в Одесі і Києві, М. Бойчук, ін.), сама назва напряму 
вказувала на релігійний аспект світобачення майстрів. Худож-
ники-символісти не гидували написанням рекламних роликів 
(П.  Сезан, П.  Бонар, А.  Тулуз-Лотрек, ін.), футуристи увели 
в достоїнство свого методу «прикладеність» до соціально-ко-
рисних дій та занять.

В музичній сфері символісти (К. Дебюссі, О. Скрябін) орієн-
тувалися на староцерковні моделі мелодійного мислення – див.
жанровий тип містерії у Дебюссі («Мучеництво св.Себастіана»), 
уявлення про метод творення майстра як про «мелодійну тональ-
ність» в концепції Р. Реті [48, с. 8-12], спирання на творення міс-
терії як цілеспрямованість зусиль О. Скрябіна, лінеарність серій-
ності в техніці у нього і у «скрябіністів» В. Ребікова, М. Рославця, 
І. Вишнєградського, М. Обухова, відверту церковність мислення 
тих двох останніх). І наскільки в художній поствіденській музи-
ці автори турбувалися про програмність всежиттєвого охоплен-
ня (див.висловлення А. Шопенгауера типу «музика це мелодія, 
текст до якої весь світ» [82]), настільки музикальність мислення 
саме музикантів-фахівців, поетів, драматургів, художників сим-
волістського спрямування обминала предметність-речовість чи 
подавала їх у нежиттєподібних виявленнях.



89

Останнє наочно в картині А. Бьокліна «Кентавр у кузні», де 
складові сюжетного втілення подані надзвичайно реалістич-
но-життєподібно, у тому числі …кентавр, «життєподоба» якого 
просто «провисає» в подіях «жанрової замальовки». 

Один з найбільш знаменитих художників-символістів – ли-
товський геній М. Чюрльоніс, який мав також і музично-фахів-
ську підготовку. Названий автор уславився своїми живописни-
ми Сонатами («Соната моря», «Соната весни», «Соната Сонця», 
«Соната пірамід», «Соната зірок»), при тому, що у своїх музич-
них поемах і «картинах» автор не наближувався до сонатної 
жанрової основи (музичні твори Чюрльоніса тяжіють до про-
романтичної «пейзажності у музиці» і тим поступаються ори-
гінальності світобачення, зафіксованого у його зображальних 
картинах-акварелях, які ніби «замінюють» космічно-міфенною 
об’ємністю зображуваного образа-ідеї масштабність живопису 
маслом). Уподібнення до музичної форми Чюрльоніс досягає 
через циклізацію своїх картин, при цьому предметність зобра-
жень надзвичайно умовно передає сюжетні деталі, у тому числі 
через символіку графічних записів музичних коливань (які на 
початку ХХ  сторіччя, коли писалися композиції Чюрльоніса, 
були надзвичайно цінованими в аспекті пояснення музичних 
смислів на рівні «неопіфагорейства» математично-акустичних 
тлумачень тих сенсів). 

В цьому плані надзвичайно повчальною виступає цикл 
картин «Соната моря», в якій відзначений вище штриховий, 
з гострими кутами графічної передачі лінії коливального руху 
на стрічці запису, густо наповнює Aлeгрo картини 1 циклу, 
з більш широкими проміжками «штрихи графіку» проступають 
в Aндaнтe тієї Сонати, і з найбільшою інтенсивністю охоплю-
ють весь зображальний простір у Фіналі. «Антропоморфні» де-
талі зображення зовсім розходяться із традицією життєподоби 
втілюваної предметності. Найбільш наочно та «людська при-
сутність» проступає в Анданте, в якому деталі морської пей-
зажності проступають як «міраж рукотворності» парусника, що 
пливе, і «утримуваного рукою», а прозорість води, в якій впі-
знані контури морського дна, містять натяки на лісові посадки, 



90

будівлі, застиглі фігури людей. А щодо Фінала – то знов зобра-
ження жорстокої-буремної «гри хвиль» із штриховими qua-
si-графічними контурами «доповнені» контурами літер М.Č., 
тобто даний авторський автограф. 

Так що уся «олюдненість» в пейзажі символічна – в математич-
ному і лексичному виявленнях, минаючи буттєву достовірність 
людського подання. Тобто «музика Сонати» як зображувальної 
якості позбавлена програмно-живописної конкретики, відпові-
даючи ідеї сонати як музичної типології, покликаної розгорнути 
динаміку «озвучування арії інструментом» (першозначення тер-
міну сонати), зважаючи на те, що арія виступає у дооперній її іпо-
стасі духовного вишуканого співу. Вважаючи на тричастинність 
Сонати моря у Чюрльоніса, наявність швидкого руху в Алегро 
І і ІІІ частин, то в цьому поданні впізнавана сонатність, показова 
для В. Моцарта, а також моцартіанською являється «прихована за 
сакральністю театралізованість» вираження Сонати, відчуженої 
від драматизму (категорично не втілюючи антитетичну діалогіч-
ність «Патетичної» бетховенської Сонати, теж тричастинної, од-
нак переповненої «патетикою борінь»). 

Звернемося також до відверто «музикально натхненної» 
картини М.  Чюрльоніса «Фуга», в якій певні коментатори 
схильні побачити безпосередньо Фугу з першого «малого ци-
клу» прелюдія-фуга І тому ДТК Й.С.  Баха. Але таке бачення 
явно ілюструє дієвість закону аперцепції, тобто психологічно 
спрямованого сприйняття, коли су’єкт акції щиро «впізнає» те, 
що закладене назвою, асоційованою із іменем Й.С. Баха і його 
знаменитим циклом, в якому світла й врочиста музика Фуги in 
C ніби споріднена із красою Фуги Чюрльоніса. Вважаючи на 
серйозну музичну освіту Чюрльоніса, можна припустити те, що 
коли б діло було саме в музиці Й.С. Баха, автор не постидався б 
вказати на те ім’я. Але Чюрльоніс втілює зміст жанрової типо-
логії, а не персоналію бахіанського творчого явлення. 

Абстракція типологічно-жанрового подання виявляєть-
ся в ряді технічних деталей, які принципово не співпадають 
із бахівською Фугою. По-перше, художник підкреслює у своїй 



91

картині принцип лінійно-поліфонічного викладення, тематич-
но-предметно зазначеного: контур-фігурка ялинки. І остання, 
за законами поліфонії, і це є, у принципі, у Й.С. Баха, проходить 
в основному у«перевернутому» вигляді на картині. Замітимо, 
у Фузі in C Баха немає ні одного такого проведення. Далі, наз-
вана Фуга Баха – на 5 голосів, тобто передбачається фактурна 
розділеність на 5 мелодійних шарів, а у Фузі Чюрльоніса такого 
не знаходимо. 

У книзі О. Маркової, написаної ще у 1990-ті роки, знаходи-
мо характеристику «Фуги» М. Чюрльоніса, виходячи із високої 
абстракції сенсу типології того жанрового виявлення:

«…збагнути типологію змісту фуги як жанру можливо тоді, 
коли ця типологія визначає, точніше, демонструє, скажімо, 
сюжетний поворот розвиненої літературної програми симфо-
нічного твору. У симфонічній поемі Р. Штрауса «Так говорив 
Заратустра» епізод програми, що характеризує зануреність ге-
роя в заняття наукою, вирішений з допомогою фуги як жанру 
«вченої музики», включеного у драматургію твору. У «Фузі» 
М.  Чюрльоніса формальні ознаки жанру вельми приблизно 
відтворюються засобами живопису. Проте змістовний його 
аспект  – найглибша зосередженість і серйозність у розкритті 
теми-ідеї  – визначає виразну «надзадачу» пейзажу литовсько-
го майстра, що символізує велич таємниці спадковості зв’язку 
минулого й сучасності рідної країни» [47, с. 31]. 

Музикальні компоненти у зображальному мистецтві демон-
струють підкреслену «розпредмеченість», яка проявляється 
в умовності втілення першого не стільки зображенням як таким, 
скільки символами-«натяками» чи то залученими із затребува-
ної сфери акустичної діагностики, чи подаванням тієї речовості 
у такій складній із «вкладених» побудов, що предмет-зображен-
ня, який досить точно може бути названим, не допускає такого 
«прямого» називання, але має контекстно пояснюватися заради 
наближення до суті, «закриваної» тими предметами-речами (як 
та «рука» в Анданте «Сонати моря», яка чітко впізнавана в її 
речовому представительстві, але контекст зображення вима-
гає дієслівної форми для називання її смислу-функції у ціло-



92

му – «рукотворний» спокій просування на паруснику у лагідних 
морських водах). 

Окрім зображальності, музична складова досить часто ви-
являється у поетичному слові – безпосередньо у віршах, опосе-
редковано, але вичитуваного у художній прозі. В роботі Д. Ан-
дросової [90] увага поезіям, натхнених Україною  – творам 
М. Волошина і А. Ахматової. Музична складова творчого методу 
вирішена жанровою концепцією цілого – «Corona astralis» М. Во-
лошина вирішена у жанровій формі поеми, досить поширеній 
у добу романтизму і залученої з Поем Оссіана, опублікованих 
Дж. Макферсоном ще у 1760-ті. Структурно-драматургічно той 
жанровий типаж у різних авторів і в межах різних національ-
но-стильових вимірів має надзвичайно широкий спектр вирі-
шень. Але те, що здійснив М. Волошин, потребує усвідомлення 
з опорою на знання музичних форм – і зовсім минаючи стереотип 
симфонічної поеми Ф. Ліста, яка усталено асоціюється із музич-
но-академічною версією музичної поемності взагалі.

«Corona astralis» здійснена, за аналізом Д.  Андросової, за 
структурою, «з урахуванням самостійності завершального 
вірша 15, визначеного тут в аналогії до музичної форми ре-
призою-кодою, і може бути інтерпретована в системі філософ-
сько-схоластичного бачення, що породив свого часу знамени-
ту бар-форму трубадурів і міннезінгерів» [494, с.59]. Авторка 
аналізу підкреслює, що той тип музичної типології – бар-фор-
ми  – був надзвичайно обговорюваним у 1890-і  – 1900-і роки 
у розпал торжества вагнеріанства, складаючи «непропорційну 
тричастинність, у якій дві перші побудови відмінні за текстом, 
але йдуть на одній мелодії, а замикаюча, відмінна від них, по-
кликана поєднати сенс кожної (типу ААВ)» [так само]. 

Слід пам’ятати, що контури цієї форми відповідають релігій-
но-схоластичному світосприйняттю: вишук розуму і простота 
серця об’єднуються Божою благістю. А в будові волошинської 
«Corona astralis» перша фаза висвітлює прагнення-пошуки, дру-
га – божественний квієтизм Його, а третя коротко і ємно єднає ці 
кидання та відстороненості Його від них у «захватах розлуки як 
кохання» («в восторгах расставанья как любви»).



93

І таке насичення віршованих вербальних побудов музич-
но-драматургічним чинником, народжених неоготичною «ві-
брацією» на грані людської пристрасті-кохання і неприйняття 
того заради космічної моралі «любові у розлуці». І таке поєд-
нання позапредметного вирію політних спостережень «Corona 
astralis» із конкретикою музичної форми, що усвідомлювалася 
і усвідомлюється як «неактуальна згадка» про релігійні вибо-
ри Давнини, склала певне парадигмальне поетичне виявлення 
«часу Х», переживаного у 1910-ті і усвідомлені як «нове від-
криття відкритого-забутого» у 2010-ті.

Д. Андросова констатувала, що своєрідним продовженням 
принципу «Corona astralis» за сутністю композиційного рішен-
ня та образної подачі стала поетична цілісність, названа А. Ах-
матовою «Поема без героя». Написаний в 1940–1962 роках, цей 
твір у часових вимірах залишив далеко позаду себе полеміку 
символістів і акмеїстів, хоча наявною є спадкоємність по відно-
шенню до символізму через розкіш метафоричної над-наванта-
женості текстових побудов. Аналіз виділяє в даній композиції 
2 етапи – реального очікування і, як явлення очікуваного, усві-
домлення безнадійної самотності і вторгнення натовпу, навко-
лишнього незваного «його», реальної чи привиданої, маскарад-
но оформленої, але явно тієї, що складає грізне і чуже наслання. 
В аналізі узагальнюється: 

«Все відбувається поемно, оскільки йдеться про найважли-
віші події для суб’єкта викладу напередодні сакрального акту 
вступу Нового року та принесеного ним оновлення. А відбу-
вається – в уяві чекаючої Празника? – щось демонічне і зне-
важливо-злісне: обличчя-маска замінює очікуваного (героя?)» 
[90, с. 60].

Названа авторка приділила увагу аналізу музичних скла-
дових в поетичних засобах твору А.  Ахматової, зробленого 
в жанрі поеми – у варіанті «поеми без героя», що «анігілює» 
саме визначення ідеї поемної типології. Музичний компонент 
віршування визначається дослідницею як поєднання поетичних 
метричних типів, що співпадає з метричними схемами музики, 
оскільки спільною і для поезії, і для музики виступає «генетика 



94

лірності», тобто співу під ліру. Тому в засадніх рядках компо-
зиції Ахматової знаходимо зазначення вихідної музично-рит-
мічної конструкції, що виконує функції значущої «теми вступу» 
у музичній поемі, що задають монотему для пов’язання різних 
тем-образів у свобідну варіаційну побудову, долучну до того, 
що «поема» є те, що подається «поетом-аедом». 

Як це і личить музичній композиції, початковий образ пер-
шої фрази, образу-монотеми цілого (порівняно з «вихідною по-
будовою» у О. Маркової [46, с. 9-18]), складає «пусковий сенс» 
композиції у цілому: «...засвітила завітнії свічі …». У цій фразі 
побутова ознака пов’язана з сакральним і відівським, визначив-
ши наступні переплетення побутових деталей і фантасмагорій-
них марень: позбавлена ​​героїки поемність обертається «спуху-
ванням» низького та непринадного. 

Наводимо етапи аналіза твору А.  Ахматової:
«Загальна ритмічна установка Поеми – хорей, але з ефекта-

ми “накладання вальсовості” анапесту:

Я запалила завітнії свічі, 	       Я зажгла заветные свечи,
 _ / _  /  _  / _ _ /    /  / _  / _  /  /  _  /
Щоби той засвітився вечір…         Чтобы этот светился вечер… 
 _ / _ /  _  /  _  _ /    /  /  _ /  /  _  /  _ /

Переважання першого або другого метра віршів створює 
гнучкий ритм хореїчного “частого” або “округленого” руху 
анапеста, однак показовими є “входження” й інших метричних 
схем. Зазначена, як бачимо, строга ритмо-метрична впорядко-
ваність “розсікає” на відмічені вище два етапи рядків 1-26 та 
27-51, з підсумковим шестиряддям рядків 52-57 (відтворюючих 
ритмічний стрій рядків 20-26). Але ця очевидна розчленованість 
вуальована “перекидами” рим… У предметному наповненні від 
рядка 27 представлено щось від “бала сатани”, барвисто-лякаю-
че втіленого у “Майстері та Маргариті” М. Булгакова [90, с. 60-
61], – тільки «звуженого» до неподобств у коридорі скромної 
одинокої квартири.



95

Той поетичний зачин про Очікування Новоріччя і зв’язува-
ного з ним благісного оновлення переростає у Ахматової у «пе-
ребір подій та видінь», що створює пласти реалії Очікування та 
заміщення останнього, складаючи чітко монологічне викладен-
ня. А той монолог не розпадається чітко на строфи. П’ятирядко-
ві варіанти строф позначені тільки у перших двох 10-ти рядках. 
Потім йдуть іншорядкові, трирядкові у тому числі утворення. 
З’являються шестирядкові промовлення від першої особи, яка 
вимушено відчиняє двері непроханому вторгненню. «Збиті» 
шестирядкові конструкції римуються із заключним рядком на-
ступного триряддя …» [так само, c. 60]. 

В аналізі Д. Андросової справедливо показані засоби смис-
лового єднання того, що описує в композиції «етап очікуван-
ня» – і «етап примусового звершення»:

«І далі повторюється, лише цього разу в п’ятерорядді, гра-
матично уніфікуюча рима (рядки 36-43), виключаючи останній 
рядок, що римується з завершальною трирядковою побудо-
вою (…тих/…/…/…гріх?). І цей же принцип – у доповнюючо-
му троєрядді та наступному за ним чотирирядді (рядки 44-50). 
А підсумкове шестиряддя (рядки 51-57) структурно повторює 
шестирядність строф 20-26, реалізуючи у баченні маски-чере-
па-особи те, що делікатно позначено у вторгненому клубку “но-
ворічними шибениками”» [90, с. 61]. 

Так в «Поемі без героя» А. Ахматової знаходимо ніби «згор-
нутий» варіант найзнаменитішого фрагмента роману М.  Булга-
кова, поетеса явно усвідомлювала, як і єдиномислительно налаш-
товані з нею сучасники, сатанинське наслання в людських долях 
кануну 1940-х. Але життєвий мімезис і у Булгакова, і у Ахматової 
не є самодостатнім, провідною стає думка про очікування іншо-
го, того, що не співпадає із приземленно-сатанинськими його 
«заміщеннями». Адже предметно позначене в тексті символіч-
но «дематеріалізоване», видіння quasi-карнавального вторгнен-
ня подаються в аналогіях та алюзіях, недоступних однозначній 
розшифровці. А те, що постає в образі «Владики Зла», ніби від-
творені в «лиці-черепі-масці» завершуючого композицію видін-



96

ня, відзначене мімічною ознакою «злобного болю», що несуміс-
не зі статусом «владаря» і сили взагалі.

Дві проаналізовані поеми – «Сorona astralis» М. Волошина 
і «Поема без героя» А. Ахматової – різко розходяться у втіленні 
«бігу подій». У Волошина маємо чіткий «кругообіг», повернен-
ня в тому «бігу» до вихідної побудови, що містить потенціал 
нескінченності повторів «кругових акцій» Космосу (що й за-
кладено назвою твору «Corona Astralis»). Ритмічне вирішення 
цієї поеми явно розвиває ту «прелюдійну моторику», яка в му-
зичному поданні щедро розкладена у творах К. Дебюссі. У ос-
таннього вона утворює особливо типу «ліризовану рухливість», 
лірично осмислену моторність, відповідаючи сакральному 
призначенню того жанру у французькій традиції (див. зазначе-
ність «французького ДТК» Ф. Куперена у вигляді «8 прелюдій 
для клавіра», цикл яких надихнув Ф. Шопена на вибудову його 
«Прелюдій без фуг», на «заміну» сонатного Allegro Прелюдіями 
у Концертах А. В’єтана, Г. Венявського, у симфонічних циклах 
французьких майстрів, включаючи К. Дебюссі). 

А у А.  Ахматової «моторика переміщення» у quasi-карна
вальному явленні її Поеми в смислово-сюжетному плані під-
креслено «розімкнута»: представлене у «новорічній ночі» пев-
не «заміщення очікуваного» виступає фактично і психологічно 
принципово неприйнятним, а подальший розвиток того – смис-
лово невизначеним. Тут представлена «карнавальна ніч» злих 
і нищівних нагнітань, що мають пряму аналогію до символіст-
сько-експресіоністського світопредставлення  – у дусі «карна-
валів масок» Дж.  Енсора чи «карнавалів скерцо» у ІІ частині 
«Місячного П’єро» А. Шенберга.

З наведеного опису очевидна музикальність створеного 
смислового ланцюга образів «Поеми без героя», що виводить від-
верту аналогію того «карнавального (чи quasi-карнавального») 
дійства із музичним жанровим типом «гротескного скерцо», 
«мефісто-скерцо» – «мефісто-вальсу», тільки, за справедливим 
спостереженням Д.  Андросової, у відстороненості від «демо-
нічної величі» романтичних побудов подібного тематичного на-
повнення. Це, можливо, ближче до нескоєних чарівництв «Учня 



97

чародія» П. Дюка, але з вираженим присмаком злої концентра-
ції піднятих сил, не виділених у зазначеному творі французько-
го композитора, однак самим витримуванням «крещендуючої 
драматургії» цілого долученого до екстатики «зростання Зла». 

Сукупно ж музикальність композиції А.  Ахматової, під-
креслена карнавальною аналогією, наочна. Предметна «роз-
митість» висловлювань і явлених масок-осіб, ретельно вибу-
дувана континуумністю викладу, що задається «перекидними» 
зі строфи в строфу римами і мінливістю метро-ритмічних угру-
повань. А це відповідає символістським «наближенням» до ка-
тастрофічних падінь, що уникають прямого втілення, оскільки 
ущербність краси в їх твореннях не відділена й від «ущербності 
потворності» (останнє зовсім не співпадає із величчю «роман-
тичного демонізму», почасти стверджується у «трупному сіян-
ні» фарбної палітри М.  Врубеля). Одинока «пересічна» квар-
тира в сюжетиці «Поема без героя» Ахматової наповнюється 
істотами різнозначущого явлення – але ніяк не зростає до фан-
тасмагоричного вражаючого простору булгаківського «балу са-
тани», і у центрі того вирію неподобства стоїть не всевладний 
Воланд (ім’я якого і поведінковий стрій фонічно і пластично 
уподібнені Вотану вагнерівської епопеї), але гидкий потворний 
«Владарь світу», але зі знаком болю на тому, що могло бути об-
личчям, тобто позбавленого владної невразливості. 

У цілому поемна двофазність, цього разу з вираженою «роз-
виваністю» у другій фазі того, що дане як поштовх в першій. 
Життєво-міметичний настрій припускає алегорію нічних очі-
кувань дзвінка в передвоєнні 1930-ті роки, що завершувалися 
відведенням господарів у кліті «чорних марусь». Але цієї але-
горії немає підтвердження у тексті поеми, хіба тут є психоло-
гічний колорит очікування розправи. На відміну від велично-
го космізму «Сorona astralis» Волошина, Поема Ахматової має 
свою репризу-коду в завершальному шестивірші, але «вириває» 
для сутнісного підсумку – пограниччя буття і фантасмагорії, ви-
ділених ритмоуподібненням, але не словесно-смисловою спів-
віднесеністю. 



98

І все ж загальний контур двофазності і з непропорційно ко-
ротким завершенням-кодом витриманий у «Поемі без героя» 
А. Ахматової, який, також як у «Corona astralis» М. Волошина, 
укладається і в рамки бар-форми, тільки поєднуючи буттєвий та 
фантасмагорійний пласти, що постають у баченні амбівалент-
ності живого-прихованого-мертвого (обличчя-маска-череп) 
у таїнстві Новорічного акту. Головне в драматургії ахматівської 
Поеми – її варіантне «виростання» з вихідного дійства «зажига-
ния завітних свічей», а також подальше висування з нерухомо-
сті «світіння вечора» невпинного зростання інтенсивності руху 
від строфи до строфи з завершальною «вакханалією» бачення 
ходи масок-облич. 

Риси музичної поемності поєднують твори Волошина 
і Ахматової, причому, то показова для ХХ століття двофазова 
(а не романтична три-, чотирифазова) поемність, асоційована 
із класичними виявленнями тієї форми (типу АА¹) у «Вальсі» 
і «Болеро» М. Равеля (більш широка аргументація щодо атри-
бутивності тієї архітектонічної схеми для інструменталізму ми-
нулого століття у книзі О. Маркової 1990 року [47, с. 120-138]. 
І явне моделювання тієї музикальної поемної втіленості в сло-
весно даних Поемах виділяє смисловий поворот, який щиро не 
помічають музикознавчі коментарії щодо вказаних музичних 
композицій М. Равеля: особливі, «резонерські» і ніби «надсю-
жетні» завершальні побудови як самозначущий смисл, безпо-
середньо не «виринаючий» із тематично-образного наповнення 
обох фаз викладення тем-образів. А в поетичних моделях тієї 
«поемності ХХ  сторіччя» такі завершення виділені не тільки 
смислово, але і композиційно-структурно, явно виводячи на ар-
хітектоніку бар-форми (типу ААВ). 

Абстрація релігійно-піднесеного над подійними рядами 
сенсу в «Сorona аstralis», вказівка на дещо, яке перекреслювало 
існуюче і видіння в «Поемі без героя»,  – то смисли, які пере-
водять-перетворюють все, що фазово виливалося по двом по-
дійним рядам. Вони дають новий рівень – якщо не розуміння, 
то усвідомлення руху до нього, вириваючи з інерції спостере-
жень предметів і сюжетних ланок, вказуючи вищий смисл тих 



99

утворень. Саме в цьому напрямі співвідношення різних путів 
до Бога вказується велич Цілі, яка веде ті путі.

Сказане відповідає установленням схоластики, яка надиха-
ла вірних християнському натхненню Віри і Розуму музикан-
тів-поетів і церковників в одній особі: це «філософія інстру-
менталізму» музичної форми-архітектоніки, зафіксованої як 
бар-форма. І вона долучає до висот музично-мусікійської аб-
стракції, діючи на «периферії» музично-архітектонічних рішень 
(див. названі композиції М. Равеля і численні споріднені з ними 
конструкції-смисли). І вона ж висвітлюється у представництві 
самої Музики у вербальній суміші поезій провідних творчих 
Розумів України. 

Найбільш вражаючим проявом омузикалення мистецтв 
став факт висунення архітектури і кінематографа на провідне 
положення у мистецькій сфері у минулому столітті, що відтіс-
нило трійцю класичних мистецтв (літератури, зображальності 
і музики) з їх привілейованого положення у Новий час. Новіт-
ня історія, згідно з епохальним найменуванням  століття Нау-
ково-технічної революції, вивела на перший план мистецької 
діяльності архітектуру і кінематограф. 

Що  стосується архітектури, то специфіка цього виду мис-
тецтва у ХХ  ст. повністю охоплюється уявленням про «нову 
архітектуру» як «архітектуру без декора», в якій «чиста поверх-
ня» (із скла чи скла з бетоном, в німецькому Веркбунді тільки 
з бетона і т.ін.) вражала і вражає своєю повною позбавленістю 
зображальних і навіть індексуючих познак і тим, можливо, най-
більшою мірою наближається до того, що у свій час зазнача-
лося: архітектура  – «застигла музика» (і мала місце зворотна 
формула музики – «архітектура, що рухається»). Архітектурний 
принцип з його математичним остовом общитувань важкої маси 
у добу романтизму, коли музика тяжіла до предметно-літератур-
ної чи зображальної програмності, математичні засади музики 
і особливо, як відзначалося неодноразово вище, духовної музи-
ки категорично не проходили. 



100

Математично-теоретична оснащеність музикознавства ми-
налася в загальних підходах до цього виду мистецтва як немож-
лива альтернатива тлумачення музичного світу. Доказ цього  – 
абсолютна відсутність в одній особі композитора/виконавця 
і теоретика, тоді як у XVII–ХVIII cтоліттях фігури Ж.Ф. Рамо, 
Й.С. Баха, Дж. Тартіні, М. Ділецький, Ф. Куперен і багато інших 
блискучих музикантів-практиків у композиторстві і виконавстві 
(а то і з суміщенням тих спрямувань) надзвичайно послідовно 
і на рівні геніальності, співвідної за обсягом з їх артистичним 
внеском, працювали в області музичної теорії в найширшому 
ракурсі, у тому числі з математично-акустичними розробками. 
ХХ ст., як справедливо це констатував ще П. Валері, заявляю-
чи «систему Леонардо да Вінчі» у вигляді атрибутивного по-
казника віку Науково-технічної революції, широко розгорнуло 
у музичному просторі співвіднесеності композитора/виконав-
ця і теоретика найширших науково-дослідницьких виявлень 
(М.  Рославець, В.  Ребіков, А.  Шенберг, П.  Хіндеміт, К.  Орф, 
Е.  Вілла-Лобос, І.  Вишнєградський, О.  Мессіан, Е.  Денисов, 
А. Шнітке, Я. Ксенакіс і багато інших блискучих імен). 

Цей математично-архітектурний внесок певною мірою ре-
алізується в методі творення  – в «симуляції математичності» 
у А. Шенберга, і у математизованості методів музичної роботи 
І.  Стравінського, І.  Вишнєградського, Е.  Денисова, К.  Шток-
хаузена, ін., а також висунення архітектора на перше місце 
у творенні «нової опери» М. Кагелєм, Л. Ноно та ін. Виділив-
ся і носій спільності музичного-композиторської і будівничої 
майстерності в особі Я.  Ксенакіса (вихованця Ле Корбюзьє 
і О. Мессіана). «Metastaseis», написаним Ксенакісом для орке-
стру в 1953–1954 р., продемонстрував проєкцію архітектурної 
ідеї у звуковий ряд, проігнорувавши серіалізм, який на той час 
усталився в методі авангардистів і складав той самий «матема-
тичний симулякр», який заявив А. Шенберг від Нововіденської 
школи у вигляді емблеми Нової музики.

Саме архітектурні конструкції ХХ  століття продемонстру-
вали суттєве поринання у музичний тип мислення, і, подібно 
до того як модерн і авангард у різних видах мистецтва живився 



101

здобутками символізму, що навіть тією назвою, вказуючою на 
міфенно-релігійне мислення, протистояв усій сукупності раці-
оналістичних культурно-мистецьких утворень Нового часу в їх 
найбільш показовій Просвітницькій установці на віддалення від 
церкви. І в архітектурі перший прорив від класики того новоча-
сового мистецтва модерну здіснив єдиний з архітекторів, визна-
ний у представництві символізму: А. Гауді. Його «хвилясті» лі-
нії стін і навіть покрівель у монументальних Домах Барселони 
(Cassa Mila 1905–1910, Cassa Battlo 1905–1907) демонстрували 
просто виклик прямокутним контурам архітектурної класики 
минулих до того двох століть, асоціюючись із мелодійністю му-
зичних конструкцій. І відмітимо, у Гауді все почалося з Собору 
Szent Csalad, 1884: недарма П. Козловскі виводив термін mod-
ern з лексики першохристиян, які таким терміном відрізняли 
своїх від антиків-язичників [17]. 

З іконопису і різнорелігійної храмової архітектури почина-
ли свої символістські, символістсько-експресіоністські побудо-
ви М. Врубель, М. Бойчук, Дж. Сегантіні, П. Гоген, В.ван Гог 
та ін. майстри. А засади побудов А. Гауді згодом надихали і Ле 
Корбюзьє, і його геніального вихованця Я. Ксенакіса:

Певною паралеллю до символізму А. Гауді виступає «архі-
тектурний романтизм» Еліеля Саарінена, автора Центрального 
залізничного вокзалу в Гельсінкі (1905). Дану будівлю порів-
нюють із романтизмом вагнеріанського типу (це ж акцентують 
у Я. Сібеліуса), хоча а-пріорі романтизм не охоплює архітектуру, 
де закони земного тяжіння і важкості конструкцій протистоять 
антитезам романтичних звинувачень земного і захоплення Не-
бом. Як відомо, свого стилю в архітектурі романтизм не поро-
див, характеристикою напряму в цій сфері став термін «архітек-
турна еклектика», впізнавана по будівлям, які, часто в навмисно 
неадекватному оточенні, відтворювали середньовічні замкові 
споруди і т.ін. Тому сааріневський «романтизм» містить симво-
лістський присмак, концентруючи еклектичні тенденції роман-
тизму в єдності модернової обважненої будівлі. 

Однак суто стилістично творення Гауді і Ел.  Саарінена 
принципово різні – демонстративна «музикальність» першого 



102

контрастує із романською «фортецеподобою» фінського май-
стра, в якій асоційована подоба до музики Р. Вагнера підкріпле-
на хіба що чисто модерною «безфасадною» оздобою знамени-
того гельсінкінського вокзалу. 

Син Ел. Саарінена, що емігрував у США у 1913 році, Ееро 
Саарінен став визнаним архітектором в цій країні, культивуючи 
принципово інший «політний» стиль будівництва, який склався 
на протилежних точках планетного простору – у Франції і в Бра-
зилії в діяльності двох гігантів архітектурного мислення минуло-
го століття Ле Корбюзьє́ (справжнє ім’я – Шарль-Едуа́р Жанне-
ре́-Ґрі) і Оскар Німеєр. Показовим є те, що обидва генії сходилися 
в симпатіях до соціалістичних ідей, Ле Корбюзьє співпрацював 
із адміністративними керівниками в СРСР («інтернаціональний 
стиль» 1930-х), Німеєр став навіть членом комуністичної партії 
Бразилії, за що заплатив вимушеною еміграцією у 1970-ті. Оби-
два тяжіли до надпросторовості у поданні своїх проєктів, свій 
«новий пластицизм» Ле Корбюзьє здійснив у стильових виявлен-
нях, які стали авторськи емблематичними і одночасно невідрив-
ною стороною тієї «бездекорної» і безфасадної архітектури, яка 
потребує для свого сприйняття огляду будівлі з різних ракурсів 
і на різних відстанях. 

Найбільш знаменитим і плідним у Ле Корбюзьє був період 
«нового пластицизму», який склався від кінця 1940-х  – 1950-
х років. Будівлі назначалися для різних націй і країн, для Па-
рижу і «провінції» у Франції. А початком був «Марсельський 
блок», який «задумувався як експериментальне житло з ідеєю 
колективного проживання (свого роду  комуна)» [31]. Названа 
й інші знамениті будівлі (Національний музей західного мис-
тецтва в Токіо, асамблея в Чандігархі, Капела в Роншані, ін.) 
«відрізнялася багатством пластичних форм, фактурною оброб-
кою поверхонь» [так само]. Звертаємо увагу на «хвилясті» лінії 
в поданні покрівель, частково запозичені з практики зодчества 
Китаю й споріднених з ним культур, однак впізнавані і «мело-
дійні» лінії стін і покрівель А. Гауді, який одного разу зробив 
Каталонію і Барселону спеціально в ній світовим центром архі-
тектурного модерну. 



103

Показово те, що Корбюзьє надихав архітектурні відкрит-
тя Оскара Німеєра, специфіку яких вбачали, з однієї  сторони, 
зі  сторони названого Корбюзьє, а з другої  – від бразильських 
архітекторів бароко. І відтоді, роздивляючись фото побудованих 
ансамблів Німеєра в Бразилії, Ле Корбюзьє резюмував: «Оскаре, 
в твоїх очах увесь час хвилясті (курсив О.М.) гори Ріо-де-Жа-
нейро. Ти створюєш бароко з залізобетону, але робиш це над-
звичайно» [56]. В даному висловленні виділений епітет «хви-
лясті» стосовно ліній німеєрівських будівель, з посиланням на 
пейзажне оточення останніх. Важливо те, що в архітектурі кла-
сиків цього типу мистецтва у ХХ столітті як одна з базових рис 
будівельного мислення стоїть одне: хвилясті контури, несуміс-
ні з архітектурними нормативами постренесансної доби, в якій 
саме барокові «вкладення», що широко уводили «хвилястість» 
у «фасадні» оздоблення скульптурно-барельєфних «надбудов», 
все ж спиралися на геометрично прораховані паралельно-пер-
пендикулярні пропорції. 

Звідси – вердикт щодо авторського стилю О. Німеєра: «Важ-
ливою особливістю художньої манери архітектора було широке 
використання хвилястих, заокруглених, енергійно окреслених 
ліній і об’ємів, що йшли за хвилястим рельєфом місцевості або 
нагадували природні об’єкти» [56].

І той бароковий «хвилястий» позив, що увійшов від А. Гауді 
в архітектурний модерн-авангард, найбільш відверто виявля-
ється саме у храмових конструкціях, особливо що  стосується 
знаменитих провізантійських православних храмових «цибули-
нок» у вигляді ошатних стель церков. О. Німеєр спланував єди-
ний у своєму роді ансамбль Бразиліа, нової офіційної столиці 
Бразилії, вибудувану на винищених хащах басейну Амазонки 
з позицій соціалізованої системи Бразилії 1960-х. Німеєра ша-
нували у статусі «поета архітектурних форм» і національного 
героя, і останнє базувалося на особливого типу відчутті зв’яз-
ку архітектора із природним оточенням нації, обранцем якої 
він себе відчував. І у висловленнях Майстра знаходимо само-
визнання щодо базисності пластики (згадаємо «новий пласти-



104

цизм Корбюзьє 1940-х – 1950-х!) і «хвилястостей» у методоло-
гії будівництва:

«Мене завжди вабили пластичні лінії. Подивіться навкруги. 
Хвилясті лінії панують навколо, панують у горах, у руслах рі-
чок, у хмарах на небі. Пряма лінія, створена людською рукою, 
здається мені штучною і далекою від природи. Я давно відчував, 
що багато чого в сучасній архітектурі можна і треба змінити. 
Адже залізобетон як будівельний матеріал має в собі надзви-
чайні можливості, слід лише використати їх більш винахідливо 
й розкуто» [56].

Так елементи «хвилястості» А. Гауді [17] стали «загальним 
місцем» в архітектурі поставангарду, коли в повній мірі розгор-
нулися будівлі з елементами «ластівкіних гнізд», що оживляють 
скучну довготність висотних «коробок». І ще раз нагадуємо, що 
витоком модерної архітектурної новаційності стали споруди, ви-
пущені у широкий простір представниками Веркбунду –  Анрі 
ван де Вельде, Петером Беренсом, Вальтером Гропіусом, Бруно 
Таутом,  Людвигом Місом ван дер Рое. Їм притаманна «тяжка» 
масивність бетонних поверхонь, часто скруглені контури їх бу-
дівель, більше схожих на бункери, ніж місце для буттєвого само-
ствердження, «мелодійність» модерної архітектури, що складу-
валася у метафізиці епохальної близькодії «хвилястих» будівель 
А. Гауді і масивних-приземлених споруд з «опуклими» і «скрив-
леними» лініями представників Веркбунду. А епіцентр авангар-
дизму зодчих  – то зроблене у «будівлях на просторі», життєва 
призначеність яких вуалюється «лініями взагалі» і в яких плас-
тика «хвильових» згинів стверджувала у «неопіфагорейському 
дусі» концентрацію пластичного запасу навколишнього світу, не 
наслідуючи буквально речовість предметно-істотно сущого (як 
музичний тон усвідомлювався у згорненні досконалості криста-
лічних довершеностей і космічних пропорцій у Піфагора). 

Архітектура ХХ століття ніби ігнорує прикладний тип цього 
роду мистецтва, навіть творчі напрями в якому здійснювалися 
втіленням соціально найважливішої споруди: Середньовіччя – 
храмова архітектура (романська, готична), Ренесанс – палацова, 
Просвітництво  – палацово-садибна, т.ін. Тип будівлі  – скон-



105

центрований на утриманні соціально визначеного контингенту, 
розрахованого на авторитет того, що уособлює ціль вибудови. 
Звідси  – антропоморфна одиничність споруди, що має свою 
«голову» (стелі у храмах, що відтворюють лінію шолому, шапки, 
тіари і т.інш.), своє «лице» і «потилицю», свою «вертикаль», 
навколо якої укладається симетрія складових цілого. Архітек-
тура ХХ  століття минає вказану антропоморфність  – вона 
«оречевлена» її просторовістю, відтворює лінії живого взагалі, 
тобто лінійно-горизонтальні орієнтири «пейзажності» вказу-
ють на смислову суть тих вибудов. 

Виділяємо – пластично-лінеарний початок структуротво-
рення в архітектурі ХХ століття, на відміну від традиційної 
«прикладеності» окремої будівлі до уявної вертикалі, на якій 
тримається уся споруда, що виділена із сукупного простору сті-
нами і стелею в самозначущості їх як відмежованого від ото-
чення існування в представництві своєї соціальної призначено-
сті через «лице» фасаду. Приведене узагальнення має видимі 
аналогії до музичної фактури Нового і Новітнього часів, коли 
перше співвідносне із гармонічним «вертикальним» засобом 
мислення у класичній музиці, а друге повертається до мелодій-
но-лінеарного принципу доренесансного мислення, збережено-
го частково в бароко. І той «пластичний» бароковий домішок 
у співвідношенні стін, стель, абстрактних скульптур-доданків 
у просторі зеленого чи випаленого сонцем оточення, що перед-
бачає принциповий погляд на об’єкт з різних сторін, із котрих 
ні одна не має причин «перетягувати» на себе фасадні функції – 
складає відмітну рису архітектури просторових конструкцій. 
В них неоднозначність співвідношень рис оселі і принципово 
відмінного від неї у вигляді «звихреної» лінії (щось на кшалт 
пасажу, морденту-групето в послідовності мелодійних скла-
дових у музиці бароко) містить глибинний а-функціональний, 
а-прикладний комплекс, що надає самодостатнього художнього 
змісту тому вираженню у тяжких формах надмасштабних буді-
вельних конструкцій.

З тих описів виходимо на «філософію архітектури»  – в її 
двох основних різновидах: 1) конструкція житла, дому (чи для 



106

сім’ї обмеженого чисельно наповнення, чи для колективного 
суб’єкту спільнот общин, соціально-державних груп і спіль-
ностей тощо), 2)  конструкція як втілення ідеї нерозривності 
людського і позалюдської істотності-речевності. І якщо перше 
(житло індивідуальне чи колективно-узагальнююче в ракурсі 
раціонально вимірюваних відношень) притаманне цивілізацій-
ному антропоморфізму і втілене у вибудовах від Древності до 
Нового часу, то друге (просторова оточеність навколо стелі чи 
певної тотемної значущості Первісності  – чи функціонально 
«стерте» призначення будівель, що символізують нерозривність 
суб’єкта і опонуючого йому оточення в міфенному араціона-
лізмі Новітності) – заявляють міфенний варваризм і неоваризм 
епохи Науково-технічної революції і психології підсвідомого.

Музичний компонент у тих різновидах архітектури явно 
концентрується на першісному і заключному для наших спосте-
режень 2020-х, коли відверто діє «антиреалістичний» (міфен-
но- і прорелігійно-символістський) спосіб мислення. В умовах 
архітектури той «антиреалізм» проявляється в ігноруванні функ-
ціональної призначеності будинку, «предметна» призначеність 
якого «покривається глобально епохальною ознакою належ-
ності до «сучасності» (буквальне значення терміну «модерн»). 
І цей підйом «антиреалістичної» ідеології, здійснений пошука-
ми антиреалістичних тяжінь у добу Середньовіччя, бароко, мо-
дерну кануну ХХ ст., і ця «розпредметченість» архітектурного 
мислення чітко вказує на музичну складову і виявляється в умо-
вах зодчества на рівні афункціоналізму мислення (порівняємо 
із відмовою у ХХ ст.з відсуненням у музиці від системи акор-
дики-гармонії з чітким виписаним функціоналізмом акордових 
відношень в ній). Адже саме музична виразність базується на 
невираженості предметно-знакової розділеності мистецького 
«повідомлення» (ще раз нагадуємо афоризм У.  Еко: музика є, 
безумовно семіотичною сферою, але без семантичної області). 

З того афоризму виходить достатньо чітка думка: глибинний 
символізм музики, в якій є «торкання» знаковості, речевності, але 
все покривається надпредметною і навіть надречевною виразні-
стю духовного символу. І подібне маємо і у «позафункціональній» 



107

(«безфасадовій») архітектурі минулого століття: ідея «належнос-
ті до Сучасності» відсторонює життєву конкретику призначе-
ності будівлі. І тим самим музика і архітектура набувають осо-
бливого типу ліризму вираження як естетизованої лінійності 
подання вираження. І подібно до того, як в музичних конструкці-
ях минулого століття запанував серійний принцип, почерпнутий, 
за визнанням одного з найзапекліших адептів того типу мислен-
ня А.  Шенберга, із ренесансної поліфонії і з минанням гармо-
нічного функціоналізму (серія – дітище фактури «горизонталі», 
співвідносній із мелодійними конструкціями), і навіть коли серія 
розгортається у фактурну «вертикаль» quasi-акордового складу, 
все ж це не акордика, що відтворює внутрішній склад тону, але 
підкреслено відмінне від неї утворення. 

Таким же чином розгортається «лінійність-горизонтальність» 
у архітектурі: архітектура «хмарочосів», що виглядає накопичен-
ням вертикальних утворень; однак вирівненість поверхні кож-
ної будівлі, що минає вираженість «лиця» традиційного будин-
ку (із «очами»-вікнами», із «ротом»-дверима., «шапкою» стелі 
і т.ін.) відтворює «горизонталь» поширення подібних же побудов 
навколо. Відсутність наочно пов’язуючої їх усіх вибудуваної лі-
нії не знімає відчуття тієї поєднаності пласких і площинно ви-
рівнених поверхнь. І якщо «музикальність» архітектури А.  Га-
уді з його «хвильовими» контурами безпосередньо демонструє 
мелодично подаваний ліризм у камені, то «хмарочосні пейзажі» 
демонструють різкі-жорсткі лінії, але все ж зберігають «несенти-
ментальний ліризм» єдності лінійного подання – подібно тому як 
ліричною є гра Г. Гульда на фортепіано, вся подавана нон-легато, 
у «терасній динаміці» з довгими пластами гри на forte. 

І вражає ще одна  сторона паралелі архітектури і музики 
у ХХ  столітті порівняно з попередніми історичними етапами. 
Індивідуалізовано подаваний ліризм у класичній музиці має від-
повідність авторськи вираженій функціонально-предметно пред-
ставлюваній архітектурі того ж періоду. А у ХХ столітті ствер-
дився так званий «об’єктивний ліризм» партитур С. Прокоф’єва 
і «сукупна лірика» профольклорно чи пробароково виписаних 
композицій І. Стравінського. Індивідуалізованість вираження зні-
мається, тим відсуваючи драматизм протиставлень-антитез. Так, 



108

у виконанні «Музики для струнних, ударних і челести» Б. Бар-
тока оркестр під орудою традиційно налаштованого диригента 
обов’язково стане підкреслювати протилежності добро–зло у ви-
раженні, ігноруючи тим самим не романтичний, але просерійний 
монотематизм угорського геніального майстра. Народ-нація для 
цього митця – то категорія-образ, який є народжуючим вражаю-
чі різноманітні якості, однак через усвідомлення єдності суб’єк-
та (індивідуального чи колективного) і природного оточення, 
суб’єкта і об’єкта, минущого і Вічного (див.образ Герцога Синя 
Борода з одноіменної опери, в якому поєднані жахливе і прекрас-
не, вирівнені в космічній рівновазі сил). В цьому вбачається фе-
номен, зафіксований у філософії як індикативність мислитель-
них побудов, що минає виокремлення суб’єктивної особистісної 
якості і прийняття останньої у єдності-нероздільності з оточен-
ням, з тим, що у традиційному, від Нового часу, сприйнятті ви-
ступало у вигляді об’єкту позасуб’єктного єства. 

Вищевідмічена риса архітектури ХХ сторіччя – вписаність 
в оточуючий простір, чи то у природно-пейзажний, чи то у місь-
ку штучність подібних до даної споруд. Звідси – особливе надо-
собистісно і навіть надлюдськи усвідомлюване єднання з пред-
метністю-речевністю ніби «позаземного» призначення («бароко 
з бетону» О. Німеєра у невідповідності «неживому матеріалу» 
життєвим призначенням будівель – як малюнки на плато Наска, 
зверненість яких життєво не розшифровується) [56]. 

Аналіз стильових показників архітектурного мислення на 
різних історичних етапах засвідчує наявність певної парале-
лі музичної гетерофонії (багатогласності  – але не поліфонії) 
і «праархітектурних» споруд типу стели. І констатуємо пара-
лель лінеарності мислення на етапі Новітності музичного се-
ріального й мінімалістського лінеаризму і просторово-«гори-
зонтальної» розгорнутості афункціональної «архітектури без 
декору» ХХ–ХХІ століть. Усвідомлена «дегуманізація» музики 
у минулому  столітті через виражене уникнення провідними 
авторами душевної зосередженості у виразі, при тому як оду-
хотвореність склала особливого типу чинник впливу (див.від 
О. Скрябіна до О. Мессіана і авангарду «другої хвилі»). І в цьо-
му плані закономірною випливає концепція твору в жанрі, що 



109

став зосередженням музично-мистецького надбання – в опері. 
І саме «нова опера», та, що виділилася в діяльності М.  Каге-
ля і Л. Ноно, як це вище відмічалося, вклала в авторство таких 
«промузичних» композицій – участь архітектора. 

Як вже відмічалося вище, архітектура ХХ  століття почи-
налася не тільки від «лірики каменю» в спорудах А. Гауді [17], 
але також у «виробничому стилі» споруд Веркбунду, в якому 
дефункціоналізація здійнена через гіперболу Виробничих зу-
силь – стиль заводської будівлі зазначає «людський універсум» 
у всій сукупності створених архітекторами здобутків. І не се-
крет, що того типу «будівництво» мало чіткі орієнтири на со-
ціальне «вирівнювання» людських відносин причетністю усіх 
до Виробництва. Як вище відмічалося, соціалізоване мислен-
ня, аж до солідаризації з «інтернаціоналізмом» СРСР, а зго-
дом з «олюдненим соціалізмом» 1950-х – 1960-х надихало Ле 
Корбюзьє, співпраця з просоціалістичним урядом формувала 
архітектурні відкриття О.  Німеєра. В цьому плані відверта 
«дидактичність» архітектури ХХ  століття мала паралель до 
«ангажованої» музики тієї ж доби. «Міфотворчий» заряд мало 
мистецтво футуристів, що усвідомлювали свою мистецьку ді-
яльність у функції складової соціально перетворюючої діяль-
ності (пор.з радянською ідеєю «соцреалізму»). Однак і архі-
тектура у вигляді «космічної архітектури» планувань заселень 
позаземних просторів (що розгорнулася в Англії від 1970-х) 
відзначена міфотворчим геном не менше, ніж «антигуманні» 
композиції Е. Вареза 1930-х – 1930-х і т.ін.

Узагальнення музичної вираженості архітектури ХХ  сто-
ліття виводить підсумкові роздуми щодо «філософії музи-
ки»: позаіндивідуальний ліризм вираження  – відмітна риса 
музично-«лінеарних» вкладень у будівельні споруди минуло-
го століття, що «розірвало» принципи класичної архітектури 
з «лицем-фасадом» споруд і тим виокремленим будівлям, що 
зберігають свою відособленість навіть у сукупності функціо-
нально націлених будівель типу культового, двірцевого, дер-
жавно-організуючого комплексу. 



110

Музична складова провідного у ХХ ст. мистецтва кінемато-
графа, як не дивно, виростає із пори «великого німого», із пер-
ших кроків мистецтва, що піднялося з «фотографії, що руха-
ється». «Німий» кінематограф долав свою фізичну обмеженість 
«рухливої фотографії», що переборювала свою вихідну стати-
ку «фотографічності» множинністю зіставлень в кінострічці 
статичних кадрів-знімків заради досягнення континуумності 
в художній цілісності «кінокартини». І цей а-дискретний поча-
ток художнього кіно не міг сформуватися із «фізичних реалій», 
втілених в «рухливій фотографії», не міг йти від спорадично 
вставлених для читання словесних реплік. І на втілення такої 
континуальності запозичувався музичний ряд, причому, такий, 
який максимально не дискредитувався яскравими окремими те-
мами-образами, але той, що принципово втілював «кіно-конти-
нуум» через набір звучань.

Ці вимоги «великого німого» щодо особливостей звуково-
го супроводу спиралися на «проториторику» музичного подан-
ня, за яким стояв «спрощений initium» («спрощений винахід»), 
що забезпечував непреривність продовжуваного звучання. То – 
передумова риторичних побудов і у вербальних, і в музичних 
текстах: «нанизування» уподоблених елементарних смислових 
утворень, в музиці це послідовність інтонацій-мотивів, скріпле-
них ритмопульсацією, відповідною до кадрових і міжкадрових 
ритмів стрічки. Найлегше це робити музиканту-піаністу, що 
має досвід акомпанементу танцівникам, звідси і назва спеціалі-
зації – «тапер», що від «стукати», виділяючи ритмічну регуляр-
ність викладання тих звукових побудов. 

Поняття «тапер» склалося ще у ХІХ сторіччі для називан-
ня «піаністів для танців», яких запрошували у дворянські та 
купецькі доми на святкові прийоми й празники. Саме цей аспект 
функціювання таперів зафіксовано в оповіданнях двох видат-
них письменників – А. Чехова і О. Купріна, що мають однакову 
назву: «Тапер» [67]. Тільки тут герої, відмічені тим фаховим 
терміном, внутрішньо протистоять своєму заняттю, вбачаючи 
в одному випадку спосіб соціального приниження як особисто-
сті (тапер в оповіданні А. Чехова), а в другому вимушений засіб 
заробітку, що дав випадково йому заграти перед «самим А. Ру-



111

бінштейном» і, головне, сподобатися в цій якості, заклавши ща-
бель до високого зльоту його слави як музиканта-фахівця. 

Повнота характеристики спеціалізації показана у формулю-
ваннях довідкової літератури: 

«Тапер (фр. Tapeur от taper, букв. – «плескати, стукати») – у дру-
гій половині XIX – на початку XX століття музикант, переважно пі-
аніст, що супроводжував своїм виконанням танці на балах, вечорах, 
згодом  – німі фільми. Назва професії пішла від манери виконан-
ня, тому що часто в наявності було лише піаніно низької якості, на 
якому доводилося грати, буквально стукаючи по клавішам. Після 
появи звукового кіно необхідність в наявності таперів відпала, і до 
1930-их років вони практично стали незатребуваними. В наш час, 
з відродженням інтересу до старих фільмів, у якості експерименту 
деякі музиканти відроджують мистецтво тапера» [67]. 

А щодо пункту про відроджуване мистецтво «німого» кіно, 
виділяємо значення мистецтва по відношенню до тієї недо-
сконалої за вимірами художньо-самостійної музики гри, але 
тої, що володіє якостями, несумісними із художньою музикою: 
це прикладна творчість, «прикладена» до візуальних вражень 
стрічки і в єдності з нею утворююча художню цілісність фільму. 
І як вже відзначено вище, саме гіпертрофія естетичного подан-
ня у грі добре узгоджувалася з кінокадрами, відповідаючи зако-
нам популярної сфери, в межах якої розвивався кінематограф. 

У свій час, як вже відзначалося вище, позарядові музиканти 
грали у німому кіно, у тому числі Дж. Баланчин, Д. Шостако-
вич, В. Косенко, ін. у молодості працювали таперами. У випад-
ку таперської гри не художня «правда життя», але естетична 
компенсативність складала предмет втілення у грі провінцій-
ного піаніста-акомпаніатора, що минав високі виміри прекрас-
ного-піднесеного, але категорично відсторонював протилежне 
(бридке-низьке), якого досить було у живому оточенні, а відвід-
увачі жадали певної ошатності подання. І не забуваємо і техніч-
но-прикладне призначення гри тапера, який грою заглушував 
стрекіт кінострічки, складаючи вихідний темпово рухливий за-
чин, що генетично походив від типології радісного (алілуйного) 
співу, який спирався завжди на високі темпи і вміння вкладати 
у звучання віртуозні елементи як Богопоминальні компоненти 



112

змісту виступу. Як відзначено в роботі Г. Дудкіної, «ритмічна 
гра у високих темпах зі вставками «прикрас» у вигляді паса-
жів, мелодійних фіоритур (але минаючи оркестральні мартеля-
то, динамічні зіставлення, перекиди рук як спеціально художні 
засоби подання музики) визначила те, що тапером у кіно нама-
галися взяти підготовленого піаніста, але без театральних по-
казників сольного музикування» [20, с. 29].

З тих імен знаменитих музикантів, які приведені вище (Дж. Ба-
ланчін, Д. Шостакович, В. Косенко), привертає увагу те, що всі 
вони як піаністи мали досвід супроводу танців (Баланчін) або са-
лонної гри (Косенко), або тих обох занять (Шостакович). Тобто всі 
види фортепіанного виступу в ансамблі з візуально-пластичним 
втіленням чи в комунікативно-піднесеному тонусі вираження ор-
ганічно проступають у виходах на таперство у «німому» кіно.

«Німе кіно»  – то суттєва складова мистецького здобутку 
ХХ століття (і особливо виділяється в цьому плані італійський 
кінематограф, в якому застосовувалася «під стрічку» гра оркест
ру і спів позарядових співаків в озвучуванні оперних зірок, зня-
тих на плівку у стрічці. Свій внесок, і вагомий, зробила Україна 
в те мистецтво, особливо виділивши Одесу, де вперше в Укра-
їні запрацювала студія світового рівня, висунувши таких зірок 
як Віра Холодна та Іван Мозжухін. Праця у кіно для актриси 
склала тільки 4 роки, вона померла у 26 років у 1919 році, зняв-
шись у 50 фільмах, з яких збереглося тільки 5. Трагедія смерті 
В. Холодної сталася в Одесі, похорон якої, знятий режисером 
П. Чардиніним, став сюжетом окремого фільму. Дивно щезло 
захороніння великої актриси, розстріляним був ЧК Володимир 
Холодний за зв’язки з білогвардійськими колами. 

Іван Мозжухін, одеський партнер Віри Холодної, емігрував-
ши у Францію, створив єдиний у світі символістський кінемато-
граф, передбачення стилістики якого знаходимо у фільмах, зня-
тих за участю Віри Холодної (уродженої Левченко, з Полтави). 

Щодо музичного ряду, виконуваного у «німих» фільмах піа-
ністом-тапером, то виділяються такі показники:

–  спеціалізація тапера виділилася у популярній, погранич-
ній до мас-культурної сфери, де ритмічне «стукання» склало 



113

естетичне інобуття щодо виконуваних акцій, а клавірна рухли-
вість у звучанні допускала, за принципом виняткових обставин 
(описаних у оповіданні О.  Купріна), дотичність до сольно-са-
лонних виявлень;

–  для «німого» кінематографа таперське «стукання» закла-
дало базис художності у сприйнятті кінострічки, демонструючи 
умовність життєподоби у фотографічних добірах відеоряду і то-
тально компенсуючи брак шумо- і звукооформлення на екрані;

–  гра тапера націлена була на абстракцію вираження, що 
проявлялося в униканні жанрово-тематично визначених побу-
дов, здатних фіксувати увагу на їх самозначущості, ламаючи 
тим самим художню речовність фільму в його фотографічній 
налаштованості [20, c. 33].

В нашому розпорядженні  – аналіз німої кінострічки пер-
шого грандіозно успішного на світовому рівні фільму з Вірою 
Холодною-Левченко 1915 року «Життя за життя», виконаний 
А. Дудкіною в її магістерській роботі, із сторінок якої залучені 
наступні описи [20, с. 43-45].

Перше – установче – узагальнення:  
–  музичний супровід не розгортає в кадрах мелодійно-гар-

монійної повноти показу жанра, який явно присутній у сценах, 
наповнених танцювальними чи урочисто-прийомними акціями, 
що в бутті передбачають звучання вальсу чи полонезу...; висно-
вок: «згорнення» музики «ілюстративної» в ряду компенсатив-
ного континууму таперського супроводу фільму;

–  музичний супровід фільму не дає музичних диференціа-
цій в описах психології поведінки персонажів, віддаючи пере-
вагу музичним зазначенням поворотів фабули викладення, тоб-
то зазначаючи грані драматургічних змін дії і відношень; 

–  музичний ряд кінострічки не настроєний на відображен-
ня конкретики жестово-мімічних показників поведінки й думок 
героїв;

–  три етапи розвитку драми висувають три шари музичних 
утворень у вигляді прошопенівської прелюдійності, ритмо-фор-
мули хабанери, басових акордів-остінато, при тому що на най-
вищих точках кульмінаційного сходження маємо розчленуван-



114

ня звукового континууму паузами на забезпечення екранного 
простору для зорового враження.

І як констатується в роботі вищеназваної А.  Дудкіної, дещо 
несподіваним для результатів аналізу виступає наявність, з опо-
рою на музичний ряд, виразності форми музичної поеми. І це при 
тому, що спостерігаємо засіб звукового паузування на кульміна-
ційних точках екранної дії, яке засвідчує першість зорових вра-
жень у фільмовій виразності і вказує на музичний ряд втілення 
прикладного призначення музики у синтезі кінострічки [20, c. 45]. 
Тобто драматургія фільму демонструє долученість до канонів ро-
мантичної краси в музиці (яка проступала у вигляді інтонацій-
них «натяків» в музичних ілюстраціях місця і характера дії), хоча 
саме кульмінаційні моменти кінодії йдуть без таперської участі. 

Принцип «омузикалення» у стрічках «великого німого» де-
монструє особливого типу символізм фортепіанного мислення, 
в якому минається художня наслідуваність буттєвої достовір-
ності втілення певних музично-жанрово виражених фрагментів 
цілого, але з виділенням естетизму фоново-урівнюючих звучань, 
що «обходять» музичне оформлення сюжетно-драматичних 
фрагментів цілого. В цьому виявляється чітко компенсативно ви-
користана участь музичного ряду фільму, який не відтворює сю-
жетно-образне наповнення, але подає в гіперболізованому вигля-
ді ту естетизуючу функцію, яка технічно визвала участь тапера: 
«закрити» тріск протягування стрічки в апараті, що представляє 
рухливі послідовності фотографій. В цьому парадоксально спли-
ває практика салонного мистецтва, в якому музичні фрагменти 
подання не розраховані на «відтворення пристрастей», але на 
«створення раю на землі», у згоді з уявленнями про відсторонену 
надособистісну спостереженість і високий спокій вираження. І та 
паралель із салонністю є тим більш доречною, що переважання 
буттєво-мелодраматичних сюжетів виводили кіно-театральність 
у світ умовностей в поданні життєвих реалій.

Відомості про італійську практику створювати буквально «кі-
но-театр» через підстановку «живих замінників» граючих і спі-
ваючих на екрані зірок оперного мистецтва самою своєю участю 
«відсторонювали» сценічний драматизм оперного дійства на ко-
ристь концертної демонстрації уміння «звукових дублерів» щодо 



115

відтворення достоїнств моделей, яких вони представляли у своїх 
виконавських зусиллях. Сценічний драматизм співу тут поступа-
вся естетизму реально звучащих голосів та інструментів на ко-
ристь звеличення самого акту «оживлення» мистецтва гри-спі-
ву як таких. Результат – висунення на перший план сприйняття 
естетичного переважання у потоці звукових подань, тобто від-
начального ліризму музичного втручання у цілісність відео-мис-
тецтва, тобто відтворення базових показників «філософії музи-
ки» як аполлонійства лірної гри. І саме фортепіанне «таперство» 
у стрічках «великого німого» концентрує той «урівняльний есте-
тизм» ошляхетнення екранного дійства попри подробиці «дра-
матизму життєвих реалій», втілюваних відео-екранно.

Ера звукового кінематографу привнесла багатства музичних 
уподобань «звукам життя», одночасно зберігаючи ту значущість 
естетизуючої складової, компенсативної щодо драм, що розгор-
талися у відео-ракурсі на екрані. Останнє особливо виділялося 
у так званих «музикальних фільмах», в яких участь музики га-
рантувала концертну піднесеність і ошатність цілого, випуска-
ючи трагіко-драматичні подробиці сюжетів. Тут не можна не 
нагадати про кіно-Гімн героїзму українських учасників анти-
гітлерівської Війни 1941-1945 років режисера і актора Леоніда 
Бикова у фільмі «В бій ідуть одні старики». Його музикальність, 
закладена сюжетом про співаючих-граючих льотчиків талано-
витої бойовим мистецтвом ескадрильї, надає умовності подан-
ня трагіко-драматичних перипетій бойових дій воєнного часу 
такого надихаючого на високі почуття накалу вираження, що 
з тою компенсативно-популярною строкою фільмового цілого 
по глибині художнього впливу порівняним стає те ціле із саме 
музичними шедеврами симфонічного розмаху  – рівня Сьомої 
симфонії Д. Шостаковича чи Другої симфонії А. Онеггера. 

Італійський кінематографічний неореалізм, а також пере-
можне шестя того напряму в різних національних умовах про-
демонстрував торжество драматичного напруження екранного 
дійства  – саме виключенням музичного ряду з числа базових 
чинників художнього цілого. В цьому плані особливої значу-
щості набула робота провідного режисера України і блискучого 
представника творчої Одеси Кіри Муратової, яка запрошувала 



116

досить насторожено прийманого у свій час Володимира Ви-
соцького на провідні ролі у своїх фільмах, але минаючи такий 
важливий атрибут тієї творчої особистості як спів.

Однак італійський же кінематограф представив унікальний 
варіант омузикалення кінострічки у феномені фільмів Федеріко 
Фелліні, який створив єдиний у своєму роді поетичний кінема-
тограф. Нерідко сюжетне подання таких фільмів трималося на 
осмисленні музичного феномену (наприклад, фільми «Репетиція 
оркестру», «І корабель пливе…»), однак тільки чотири фільми 
Фелліні завоювували премію «Оскар» за найкращий фільм іно-
земною мовою – то «Дорога» (La strada, 1954), «Ночі Кабірії» (Le 
Notti di Cabiria, 1957);  «8½»  (1963) і  «Амаркорд»  (Amarcord, 
1973). І ті дивні фільми – глибоко музикальні не стільки через 
безпосереднє переважання в них музично звучащої складової, 
скільки через умовність показу життєвих відносин, в яких етич-
ний позитив формується в діях персонажів не стільки логікою 
відносин і обставин, скільки певним «ідеальним проривом», що 
виникає поза логіки стосунків і намірів, але силою «освітлення» 
обставин. Кожний з названих та інших «поетичних» своєю неде-
монстративною музикою фільмів достоїн спеціального аналізу; 
у даному разі важлива констатація: музикальність тієї «фільмової 
поетики» Фелліні зумовлена надбуттєвим шарінням «нравів до-
брих», які втілюються поза зв’язків життєвих відносин, конден-
суючи ту ідеальну складову буття, яка часто існує непоміченою, 
але в певний момент озаряє суще.

Сказане про італійський «поетичний кінематограф» заго-
стрює значущість у «філософії музики» самоцінності в цьому 
виді творчості ідеального ліризму шаріння, який гіперболі-
зує-пролонгує «піанінний естетизм» тапера з «великого німого», 
розгортаючи ідеальну паралель до буттєвих негараздів у велич-
ній борні людей за удосконалення своєї людської породи. 



117

РЕЗЮМЕ З ПОЗИЦІЙ «ФІЛОСОФІЇ МУЗИКИ» 
РІЗНОІНСТРУМЕНТАЛЬНОГО ЇЇ ПОДАННЯ

Історично музика виникає із шанобливого «торкання» натяг-
нутої, як для борні, струни, здатної тим самим видати дивний 
своєю несхожістю з природним звуковим оточенням чистий 
тон, за яким ввижається досконалий світ правильних-гармо-
нійних числових відносин. І тим самим натягнута струна стає 
інструментом входу у відношення позабуттєві і дивні своєю 
ідеальною компенсативністю стосовно прози життя. Інстру-
менталізм «канону» Піфагора став направленим на протилежно 
спрямовані типи діяльності  – розумно-числового осмислення 
буття та інтуїтивно жаданої краси співввідносин, що числом 
виміряної досконалості компенсують недосконалості оточення. 

Представлена книга є тільки І частиною монографії, укра-
їнознавча спрямованість якої зумовлена захистом величної 
здатності української нації на самоствердження через ідеаль-
ний світ музичних звершень. І останні не є «доповненням» до 
економічно-політичних справ, але провідним ідеальним орієн-
тиром у спрямуванні до перемоги Розуму і Досконалості соці-
альних відносин, які на протязі усієї людської історії надихали 
і підносили до героїчних діл людську метушливу активність 
і прозу побутових кидань.

Кожен з музичних інструментів, і голос як «інструмент 
у тілі», засвідчує неповторний поштовх для свого явлення через 
сакральний зачин його існування, формуючи одночасно атри-
бутив усього його існування у людському бутті. І те співвідно-
шення сакрального почину і життєвих перипетій існування, що 
збергігає свою високу заставу в різноманітті життєвих вияв-
лень, – народжує філософію тих інструментів, речевність яких 
засвідчує життєву вписаність в буття, а сакральний поштовх їх 
існування назавжди прирікає на долання у виразності озвучу-
вань недосконалостей прозаїчних буттєвих вимог. 



118

Наступний крок дослідження  – усвідомлення числового 
ряду у виразній палітрі музичного світу як накопичення у гар-
монійних співвідношеннях явлень інструменталізму в його іде-
ально-розумовому і творчо-життєвому виявленнях. 



119

СПИСОК ВИКОРИСТАНОЇ ЛІТЕРАТУРИ

1. Андросова Д. Мінімалізм в музиці. Учбовий посібник для 
вузів мистецтв. Одеса: Астропринт, 2008. 126 с.

2. Андросова Д. В. Символізм і поліклавірність у фортепіан-
ному виконавстві ХХ ст. Монографія. Одеса: Астропринт, 2014. 
400 с. 

3.  Андросова Д., О.  Маркова. Нариси з історії зарубіжної 
музики 1950-х – 1990-х років. США. Греція. Польща. Вип.2. 
Одеса: Астропринт, 2011. 124 с.

4. Арабаджи Д. Нариси Християнського символізму. Одеса, 
Друк, 2008. 548 с. 

5.  Барт Ролан.  Від твору до тексту  (переклад Ю. Ґудзя // 
Антологія світової літературно-критичної думки ХХ ст., Львів, 
вид. Літопис, 2002.

6. Батанов В. Ю. Універсалізм композиторської особистості 
в музичному мистецтві ХХ – початку ХХІ ст. Дис.: канд.мис-
тецтв., 17.00.03. Одеська нац.муз.академія імені А. В. Неждано-
вої. Одеса, 2016. 186 с.

7. Бодріяр Ж. «Війни в затоці не було» К.,1991.
8. Бодріяр Ж. Симулякри і симуляція / переклад Володимира 

Ховхуна. Київ : Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2004.
9. Боплан, де Г.Л. Опис України, кількох провінцій Королів-

ства Польського, що простягаються від кордонів Московії до 
Трансильванії, разом з їхніми звичаями, способом життя і ве-
денням воєн. Переклад з Руанського видання 1660 року. Київ, 
Видавництво «ФОП Стебеляк», 2017. 168 с. 

10. Брокхауз Ф. А., Ефрон И. А. Энциклопедический иллю-
стративный словарь. Харьков: АРГУМЕНТпринт, 2012. 576 с. 

11. Васильков А. Розпізнавання в філософії і математиці. 
Київ: Вид. Київ.держуніверситету, 1972. 194 с. 



120

12. Верин-Галицкая А. Дж. Каччини: между пассажной и аф-
фективной музыкой. URL: https://books.google.com.ua/books?id
=ouxseEAAAQBAJ&pg=PA17&lpg=PA17&dq=Трактаты+о+пе-
нии+XIV-XVI+веков&so (звернення 20.07.2022). 

13. Вєркіна Т. Актуальне інтонування як виконавська про-
блема. Автореф.канд.дис. 17.00.03. Одеська національна музич-
на академія імені А. В. Нежданової. 

14.  Волкова Г. Ритуал як основа культурних процесів, му-
зично-освітніх акцій та ритуаліка музично-типологічних прояв-
лень творчості. Маг.роб. ОНМА ім. А. В. Нежданової. Одесса, 
2016. 126 с.

15. Волкова Г. Ритуал у збереженні та трансляції культур-
них цінностей. Канд. дисертація, НАКККіМ, Київ, 2020. 261 с. 
Volkova H. Ritual in the preservation and transmission of cultural 
values. Cand. dissertation, NAKKKiM, Kyiv, 2020. 261 p.

16. Ву Гуо Лін. Про передумови інтонаційних взаємодій ки-
тайської та української пісенності // Музичне мистецтво і куль-
тура. Одесса, 2001. 169-178 с.

17. Гауді А. URL: https://uk.wikipedia.org/wiki/Гауді_Анто-
ніо. (зверн.25.05.2024) 

18. Грубер Р. Всеобщая история музыки. Часть первая. Мо-
сква: Музыка, 1965. 484 с. 

19. Друскін Я. Про риторичні прийоми в музиці І.С. Баха. 
Київ: Муз. Укр., 1972. 111 с. 

20. Дудкіна Г. Жест та міміка як дієслівна форма вислов-
лення у музичному вираженні (на матеріалі фрагментів німого 
кіно). Маг.роб. Одеса, 2022. 53 с.

21. Дьюї Дж. Досвід і освіта. Перклад М. Василечко. Львів: 
Кпальвара, 2003. 84 с.

22. Зінків І. Бандура як історичний феномен: монографія. 
Київ: ІМФЕ ім. М. Т. Рильського, 2013. 448 с.

23. Зосім О. Л. Сакральний вимір східнохристиянської ду-
ховної пісенності другої половини XVI – початку ХХІ століть. 
Доктор.дисерт., 26.00.01. Київ, 2018. 504 с.



121

24. Іванова Л. Традиціоналізм у складі стильової парадиг-
ми мистецького мислення минулого століття. Науковий вісник 
НАКККіМ, № 3 2021. Київ, 2021. С.209 – 213.

25. Ідеальні першооснови націй і мистецьких відкриттів. 
Монографія. Київ: Ліра-К, 2023. 460 с.

26. Камінська-Маркова О. М. Методологія музикознавства 
і проблеми музичної культурології. До 50-ліття педагогічної 
діяльності. Одеса, Астропринт, 2015. 532 с.

27. Канарський А. Діалектика естетичного процесу. Генезис 
почуттєвої культури. Київ: Видав.Київ.унів., 1982. 192 с. 

28. Кантемирова А. Культурні цінности православної Мол-
дови та їх впровадженість в ідею християнського лицарства За-
порізької Січі. Бакал.роб. ОНМА ім. А. В. Нежданової. Одеса, 
2019. 69 с. 

29. Кобза О. Вересая, бандура Г. К. Ткаченка, торбан Відор-
тів: навч. посібник. Київ: Lite, 1997. 143 с.

30.  Козловскі Петер URL: https://shron1.chtyvo.org.ua/
Koslowski_Peter/Postmoderna_kultura.pdf?PHPSESSID=03jkrii-
hu7bavejf6hiredf3r5 

31. Корбюзьє Ле. URL:  https://uk.wikipedia.org/wiki/LДє_
Корбюзьє (зверн. 25.05.2025). 

32. Костівський Я. Концертний вимір тромбонового репер-
туару і концерт О. Ланге. Маг.роб. ОНМА імені А. В. Неждано-
вої. Одеса, 2021. 50 с.

33. Котляревський І. Музично-теоретичні системи європей-
ського мистецтвознавства. Київ: Музична Україна, 1983. 158 с.

34. Кошиць О. Спогади. Київ: Рада, 1995. 384 с.
35. Красіліна І. Опера seria в контексті еволюції християн-

ської містерії Дис.: доктор філософії, 034. Одеська національна 
музична академія ім. А.В.Нежданової. 195 с. 

36. Крістева Ю. Полілог / Пер. з фр.  Петра Таращука. 
Київ: Юніверс, 2005. 480 с.

37. Лінь Цзюньда. Єдність рис рококо та високого клясициз-
му у фортепіянних сонатах Людвіга ван Бетховена №№ 19, 20, 
22, 24 // Shere of culture. Vol. XX. Lublin, 2019. P. 138 – 144.  



122

38. Лінь Цзюньда. Сонати Л.  Бетховена в контексті мис-
тецтва XVIII-XIX століть. Канд.дис. 17.00.03. ОНМА імені  
А. В. Нежданової. Одеса, 2021. 173 с. 

39. Ліу Бей. Жанр скрипкового концерту у творчості ком-
позиторів різних національних шкіл та епохально-стилістичних 
переваг. Дис.: докт.філософії. ОНМА ім. А.В.Нежданової. Оде-
са, 2025. 189 с. 

40. Лі Юйсюань. «Концертні жанри у саксофонній творчос-
ті митців ХХ-ХХІ століть. Дисерт.: доктор філософії, спеціаль-
ність 025, Одеська національна музична академія ім. А. В. Неж-
данової. Одеса, 2025. 179 с. 

41. Лосєв O. Вступ.нарис і зібранні текстів // Музична есте-
тика Античного світу. Київ: Музична Україна, 1974. 220 с. 

42. Лосев А. Музыка как предмет логики. Москва: издат.ав-
тора, 1927. 224 с.

43.  Лю Бінцян. Музично-історичні паралелі розвитку мис-
тецтва Китаю і Європи. Монографія. Одеса: Астропринт, 2014. 
440 с. 

44. Ляшенко І. Музична україністика в світлі сучасної куль-
турної політики: аспекти гуманізації та гуманітаризації наці-
ональної освіти. // Українське музикознавство, вип.28. Київ, 
1998. С.3-8.

45. Маркова О. Естетичний аналіз музичних творів. Канд.
дис., ІМФЕ АН України, Київ, 1983. 146 с.

46. Маркова О. Інтонаційність музичного мистецтва. Київ: 
Музична Україна, 1990. 182 с. 

47. Маркова О. Музичні архетипи та «Прометеїв комплекс» 
музики. // Українське музикознавство, вип. 30. – Київ, 2001. –  
С. 51-60.

48.  Маркова О. Нариси з історії зарубіжної музики 1950-х –  
1990-х років. США. Греція. Польща. Вип.1. Одеса: Астро-
принт, 2011. 124 с. 

49. Маркова О. Проблеми музичної культурології. Одеса, 
Астропринт, 2012. 164 с. 

50.  Maркoвa O. Про духовні застави культури рококо, їх ви-
передження і паралелі Ideal and cult bases of cultural actions and 



123

artifacts. Monograph. Ch.6. Riga, Latvia 2024. P. 169-208. DOI: 
https://doi.org/10.30525/978-9934-26-509-6

51. Маркова О. Метафізика епохальних і персонально-творчих 
синхронізацій // Культурологічні аспекти музичного україноз-
навства. Монографія. Київ: Видавнитцтво Ліра-К, 2024. С. 153-
169. DОІ: 10.59647/978-617-520-809-0/1 Markova O. Metaphysics 
of epochal and personal creative synchronizations // Cultural aspects 
of musical Ukrainian science. Monograph. Kyiv, Lira-K, 2024.  
P. 153-169. DOI: 10.59647/978-617-520-809-0/1

52.  Митці України. Енциклопедичний довідник. Ред.  
А. В. Кудрицький. К.: УЕ, 1992. – 848 с. 

53. Морозевич Н. Бандурне мистецтво як культурне надбан-
ня сучасності. Автореф.канд.дис. Одеса, 2003. 16 с. 

54. Моторна Т. Ф. Ідеї містеріальності у музичній культурі 
ХХ століття (на прикладі фортепіанної творчості Олів’є Мессі-
ана). Канд.дисертація, 26.00.01. НАКККіМ. Київ, 2021. 

55.  Муравська О. В. Східнохристиянська парадигма євро-
пейської культури і музика XVIII-XX ст.: монографія. Одеса, 
Астропринт, 2017. 564 с. 

56. Німеєр О. URL: https://uk.wikipedia.org/wiki/Німеєр_
Оскар (зверн. 07.07.2025).

57. Овсяннікова-Трель О. Національна ідея німецької музи-
ки у творчості композиторів XVIII-XX століть. Автореф.канд.
дис. 17.00.03.Одеса, 2007. 15 с. 

58. Репецький В. Міфологічно-релігійні витоки образу Про-
метея у детермінації історичної динаміки творчих пролонгацій 
його образу. Бакалаврська робота. ОНМА імені А. В. Неждано-
вої. Одеса, 2025. 71 с.

59. Cиротинська Н. Західний вектор у розвитку української 
сакральної монодії // Музикознавчі студії: збірка статей. Львів: 
ЛНМА, 2012. вип. 26. С. 23-34. 

60. Соколова А. Феномен маскараду і рядження в інтеріорі-
зації святкових дійств у Британії, Материковій Європі та Украї-
ні // Ідеальні основи націй і мистецьких відкриттів. Монографія. 
DOI: 10.36273/978=617-520-423-8. C. 



124

61. Соловей А. Культура Молдови і України XVIII  – XX 
сторіч в їх історичних зв’язках і музичних виходах. Маг. ОНМА 
ім. А.В. Нежданової, Одеса, 2023. 95 с.

62. Cофія Київська. Державний архітектруно-історичний 
заповідник. Автор статті і упорядник Г. Н. Логвин. Київ: Мис-
тецтво, 1971. 47 с., 274 іл.

63. Степанова О. Ю. Піанізм Лондонської і Віденської фор-
тепіанних шкіл: компаративний аналіз. Канд.мистецтвознав-
ства, 17.00.03 СДПУ імені А. Макаренка, Суми, 2018 Авторефе-
рат 20 с. Дисертація 224 с. 

64. Степаненко М. Музично-історичні етюди. Київ: ГРОНО, 
2012. 160 с. 

65. Сун Жуйшань. Духовний виток аріозних і пісенних форм 
в Європі і в Китаї // Вісник Національної академії керівних ка-
дрів культури і мистецтва. Щоквартальний науковий журнал 
2’2020. Вип. 3. Київ, 2022. С. 253-259. 

66. Сун Жуйшань. Духовно-пісенна ґенеза арії та її виконав. 
парадигма. Дис.доктор філ. 025. ОНМА ім.А.В.  Нежданової, 
Од. 2023. 178 с. 

67. Тапер. URL: https://uk.wikipedia.org/тапер 
(зверн.02.07.2025).

68. Тищенко К. Іншомовна історія українців: 2300 запозиче-
них реалій античності й середньовіччя у мові, топонімах і пріз-
вищах. Київ-Броди: Поросвіта. 2018. IV + 816 с.; 272 іл. і табл., 
404 карти. 

69. Транько В. Тромбонна гра в музиці ХХ століття (на при-
кладі концерту А. Томазі). Маг.роб.ОНМА ім. А. В. Нежданової, 
2024. 43 с.

70. Українська душа. Збірник статей. Вступ.стаття та ред.  
В. Храмової. Київ: Фенікс, 1992. 127 с. 

71. Уотс А. Миф и ритуал в христианстве. Киев: «София»; 
Москва: ИД “София”, 2003.

72. Філіппова С. Парціально-психологічний ракурс творчос-
ті А. Вівальді (на прикладі скрипкових концертів та ін.). Маг.
роб. ОНМА імені А. В. Нежданової. Одеса, 2023. 81 с. 



125

73. Філіппова С. І. Опера А. Вівальді «Олімпіада» як зразок 
венеційської seria // Вісник НАКККіМ, № 2, 2024. Київ, 2024,  
с. 337-343.

74. Чернець В. Г. Держава і культура: онтологія теоретич-
ного і історичного виміру: монографія. Київ: НАКККІМ, 2016.

75. Чернець В.Г. Захист культурної спадщини в умовах пов-
номасштабної українсько-російської війни: урок і перспекти-
ви // Вісник Науково-дослідницького інстуту українознавства. 
Київ, 2023. С. 47-61.

76. Чернець В.Г. Естетика і психологія: проблеми співвідно-
шення і взаємодії. Київ, 2003. 

77. Чернець В.Г. Україна: динаміка культуротворчих проце-
сів: монографія. Київ: ДАКККІМ, 2002.

78. Чернець В.Г., Тимошенко М.О., Шман С.В. Регіональні 
мистецькі проєкти в дискурсі синергії культурного капіталу // 
Часопис Національної музичної академії імені П.І. Чайковсько-
го. Вип. 1 (66). Київ, 2025. С. 111-130.

79. Чорний квадрат на Чорному морі. Матеріали щодо істо-
рії авангардного мистецтва Одеси ХХ ст.(Зб.) / Одес.дер.наук.
бібл.ім. М. Горького. Одеса: Друк, 2001. 264 с.; іл. 

80.  Шевченко Л. М.  Стильові характеристики української 
фортепіанної культури ХХ століття: монографія. Одеса: Астро-
принт, 2019. 336 с. 

81 Шен – музичний інструмент URL: https://uk.wikipedia.
org/wiki/шен_музичний інструмент 

82.  Шопенгауер Артур. URL: https://uk.wikipedia.org/wiki/
Шопенгауер_ Артур (зверення 25.05.2025).

83. Юнг К. Психологія несвідомого. Київ: Центр навчальної 
літератури, 2022. 404 с. ISBN 978-611-01-2668-7:

84. Юнг К. Аналітична психологія. Київ: Центр навчальної 
літератури, 2022. 250 с. ISBN 978-611-01-2706-6;

85. Юнг К. Людина та її символи. Київ: Центр навчальної 
літератури, 2022. 436 с. ISBN 978-611-01-2777-6;

86. Юнг К. Структура і динаміка психічного. Київ: Центр 
навчальної літератури, 2022. 574 с. ISBN 978-611-01-2739-4.



126

87.  Юрчик Ю. Концерт Ж. Ібера для флейти з оркестром 
у контексті традицій флейтової культури Франції ХХ сторіч-
чя. Магіст.робота. ОНМА імені А. В. Нежданової. Одеса, 2020.  
53 с.

88.  Ялоза А. Бідермаєр у становленні класики гітарного 
мистецтва. Дис.доктор філос., спец.025, Одеська націон.муз.
академія імені А. В. Нежданової, Одеса, 2023, 189 с. 

89. Androsova D., Markova E. Znaczenie symboliki epoki w ut-
worze muzycznym. Semantyka kulturowego kontekstu twórczości. 
//Interpretacje dziela muzycznego w kręgu semantyki Interpreting 
musical works from a Semantic Perspective. [3]. Pod redakcją Anny 
Nowak. Bydgoszcz, 2018. S.141-147. 

90. Androsova D. Musical components of symbolist – pro-sym-
bolist poems, their embodiment in vocal music as a way of sacral-
ization of the product of creativity Ideal and cult bases of cultural 
actions and artifacts. Monograph. Ch.2. Riga, Latvia 2024. P. 35-71.
DOI: https://doi.org/10.30525/978-9934-26-509-2.

http://www.baltijapublishing.lv/omp/index.php/bp/catalog/
book/546

91. Adler G. Der Stil in der Musik. Lpz.: Breitkopf und Härtel, 
1911. 46 S.

92. Adler G. Über der Heterophonie. //Jahrbuch Musikbiblio-
thek Peters für 1908. Lpz., 1909. S. 17-28.

93. Adorno T. Einleitung in die Musiksoziologie. Frankfurt a.M., 
1975. 269 S.

94. Adorno T. Philosophie der neuen Musik. Frankfurt a.M., 
1978. 200 S. 

95. Barbier, Patrick Historie des castrats. Paris: Bernard Gras-
set, 1989. 168 р. 

96.  Burkert W. Weisheit und Wissenschaft: Studien zu 
Pyphagoras, Phiolaos und Platon. Hans Carl, Nürnberg, 1962, DNB 
48231737109.

97. Cifka P., Friss G., Kertész I., Tótfalusi I. Képek és jelképek. 
Budapest: Móra Ferenc Könyvkiadó, 1988. 205 s. 

98. Dahlhaus C., Brockhaus E. Riemanns Musiklexikon in zwei 
Bände. II B.(L-Z) – Mainz: Schott’s Söhne, 1979. 



127

99.  Dictionary of Music und Musicians. The nev Grove.  
Volum 9. – Tauton: Macmillan Publishers Limited, 2001. 947 p.p. 

100.  Dzieło Chopina jako źródło inspiracji wykonawczych. 
Warszawa: Akademia muzyczna im. F. Chopina, 1999. 587 s. 

101. Eco U. Semiotik. Entwurf einer Theotie der Zeichen. Mün-
chen, 1987. 187 с.

102.  Ellenberger M. Ivan Wyschnnegradsky // Ivan Wyschn-
negradsky. Etude. Sonate. Dialogue. Etudes…Duex chants sur 
Nietsche. Dithyrambe. Frankfurt: Distribution Disques Concord, 
1994/1995. S. 20-21. 

103.  Goléa A. Esthtique de la musique contemporaine. Paris, 
1954. 216 p.

104. Grempler M. Rossini e la patria. Kassel: G. Bosse Verlag, 
1996. 241 S. 

105.  Goodman F. Magic symbols. Brian Trodd: Handcover – 
Januar 1, 1989.

106. Harvard concise dictionary of music. Complidet by Don 
Michael Randel/ The Belknapmpress of Harvard University Pess. 
Cambridge, Massachusetts, London, England. 

107.  Ingarden R. Utwór muzyczny i sprawa jego tożsamości. 
Kraków: PWM, 1973. S. 187.

108. Karol Szymanowski. Opracowała Teresa Bronowicz-Chy-
lińska. Kraków: PWM, 1967. 228 s. 

109. Kretschmar G. Gesachichte der Oper. Lpz. 1919
110. Markova Olena. Musicality in the picturesque canvases of 

art nouveau and avant-garde. the phenomenon of «Improvisation» 
and «Compositions» of Vasyl Kandinskiy// Collect. monograph 
Ukrainian musicology of the first decades of XXI century. Lviv-
Toruń. 2020. P. 81-106.

111. Mez A. Renesans Islamu. Warszawa: PIW, 1980. 492 s.
112. Potter K. Four musical minimalists: La Monte Young, Terry 

Riley, Steve Reich, Philip Glass Cambridge, 2000. 389 р.
113. Strickland E. Minimalism: Origins. Indiana University 

Press, 1993. 312 p.
114. Toffler Alvin, Trzecia fala, przekł. E. Woydyłło, Warszawa, 

1985 «нов.электр.дер.» с. 153



128

115. Vlad R. Modernita e tradizionella musica contemporanea. 
Torino, 1955. 267 p.

116.  Wagner P. Geschichte der Messe. Tl.1 – bis 1600. Lpz., 
1913. 451 S.

117. Wilson-Dickson А. A brief history of Christian music. Ox-
ford: Lion Publishing pic, 1997, 428 p. 

118.Wicke P. Rockmusik. Zur Ästhetik und Soziologie eines 
Massenmediums. – Lpz.: Verlag Philipp Reclam jun., 1987. – 316 S.

119. Szczypka J. Legendy polskie. Warszawa: Institut Wydawn-
iczny Pax, 1983.  200 s.

120. Yudkin-Ripun I. Etymological roots of the artistic thought 
in slavic folklore. Kiev, 2003. 26 p.

121. Z pogranicza muzyki – tańca – plastyki / W kręgu muzyki 
i myśli humanistycznej XI. Pod redakcją Mieczysławy Demskiej-
Trębacz. Warszawa, 2007. 301 s.  



Наукове видання

Чернець Василь Гнатович, доктор філософії, професор,  
заслужений працівник освіти України, академік НАМ України, 

лауреат Державної премії в галузі науки і техніки,  
проректор Національної музичної академії України

Маркова Олена Миколаївна, доктор мистецтвознавства,  
професор, заслужений працівник культури України,  
професор Одеської національної музичної академії 

імені А.В. Нежданової 

ФІЛОСОФІЯ ІНСТРУМЕНТУ –  
ФІЛОСОФІЯ МУЗИКИ:

АКТУАЛЬНИЙ УКРАЇНОЗНАВЧИЙ АСПЕКТ

Монографія



Керівник видавничого проєкту Віталій Зарицький 
Редакторка Лідія Іваненко

Комп'ютерний дизайн Олена Щербина

Підписано до друку 12.02.2026. Формат 60х84 1/16.
Папір офсетний. Друк офсетний. Гарнітура Times New Roman.

Умовн. друк. аркушів – 7,55. Обл.-вид. аркушів – 6,39.
Тираж 300 

Видавець і виготовлювач: ТОВ «Видавництво Ліра-К»
Свідоцтво № 3981, серія ДК.

03115, м. Київ, вул. С. Чобану, 24
тел.: (050) 462-95-48; (067) 820-84-77

Сайт: lira-k.com.ua, редакція: zv_lira@ukr.net


