
МІНІСТЕРСТВО КУЛЬТУРИ УКРАЇНИ
КИЇВСЬКИЙ НАЦІОНАЛЬНИЙ УНІВЕРСИТЕТ 

ТЕАТРУ, КІНО І ТЕЛЕБАЧЕННЯ ІМЕНІ І. К. КАРПЕНКА-КАРОГО

DOI: https://doi.org/10.59647/978-617-8800-42-0/1

МАРИНА ТЕРНОВА

РОБІН ДЖОРДЖ КОЛІНГВУД:
ЕСТЕТИКО-МИСТЕЦТВОЗНАВЧІ ВИМІРИ  

АНГЛІЙСЬКОГО КУЛЬТУРОТВОРЕННЯ

Монографія

Київ
Видавництво Ліра-К

2025



УДК 821.111-95-96.09Кол:7.03(410)](02)
Т35

DOI: https://doi.org/10.59647/978-617-8800-42-0/1

Рекомендовано до друку Вченою радою  Київського національного  
університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого

(протокол № 1 від 29 січня 2025 р.)

Рецензенти:
Г. П. Чміль, доктор філософських наук, професор, дійсний член 

(академік) НАМУ
М. М. Рогожа, доктор філософських наук, професор
Л. Д. Бабушка, доктор культурології, доцент 

Тернова Марина 
Т35          Робін Джордж Колінгвуд: естетико-мистецтвознавчі виміри 

англійського культуротворення : монографія. – Київ : Видавни-
цтво Ліра-К, 2025. – 310 с.

ISBN 978-617-8800-42-0

У монографії вперше в українській культурології розглядається ес-
тетико-мистецтвознавча концепція відомого англійського історика науки, 
філософа, естетика та теоретика мистецтва Робіна Джорджа Колінгвуда 
(1889–1943). Підґрунтям у реконструкції естетико-мистецтвознавчих 
ідей вченого стала монографія «Принципи мистецтва» (1938), а також 
низка інших його праць, дотичних до означеної проблематики.

Оскільки матеріал «Принципів мистецтва» охоплює історико-куль-
турні етапи від «доісторичної культури» до становлення основних напря-
мів авангардизму, аналіз позиції Р. Дж. Колінгвуда подано на тлі активного 
використання наріжних засад культурологічного аналізу: міждисциплі-
нарність, персоналізація – сегмент біографічного методу, діалогізм та ін.

Для фахівців у галузі культурології, історії культури, естетики, мис-
тецтвознавства, проблем сучасної гуманістики, викладачів і студентів 
вищих гуманітарних навчальних закладів.

УДК 821.111-95-96.09Кол:7.03(410)](02)

Усі права застережено. Копіювання, сканування, запис на електронні носії  
і тому подібне будь-якої частини  видання заборонено

ISBN 978-617-8800-42-0			   © Тернова Марина, 2025
					     © Видавництво Ліра-К, 2025



3

ЗМІСТ

ВІД АВТОРА..................................................................................6

РОЗДІЛ І. ДІАПАЗОН ТЕОРЕТИЧНОЇ СПАДЩИНИ 
Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА...................................................................9
1.1. Життєво-науковий шлях Р. Дж. Колінгвуда  

як процес теоретичних трансформацій.................................9
1.2. Джерелознавчий потенціал «Автобіографії».......................30
1.3. Актуалізація естетико-мистецтвознавчих питань  

в історико-філософських розвідках Р. Дж. Колінгвуда.......43
1.4. Дослідницький контекст «Принципів мистецтва»:  

рух від концепції «мистецтво – не-мистецтво»  
до теорії мистецтва:...............................................................57
1.4.1. Первісна культура як стимулятор  

«магічного»виміру мистецтва......................................57
1.4.2. Авторський підхід до теорії  

«мистецтво як розвага»................................................65
1.4.3. Чинники «вираження – уява» в контексті теорії 

мистецтва Р. Дж. Колінгвуда........................................70
1.5. Персоналізація процесу культуротворення  

в англійській гуманістиці другої половини  
ХІХ – початку ХХ століття...................................................75
1.5.1. Герберт Спенсер...........................................................75
1.5.2. Бернард Бозанкет.........................................................82
1.5.3. Едуард Баллоу..............................................................87

РОЗДІЛ ІІ. ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКЕ 
«ЗАБЕЗПЕЧЕННЯ» АНГЛІЙСЬКОГО 
КУЛЬТУРОТВОРЧОГО ПРОСТОРУ.....................................95
2.1. Утвердження естетико-мистецтвознавчих ідей  

у логіціруху «Відродження – Класицизм»...........................95



4

2.2. Англійський класицизм: літературно-мистецький  
контекст................................................................................ 111
2.2.1. Філіп Сідні.................................................................. 111
2.2.2. Бенджамін (Бен) Джонсон........................................118
2.2.3. Джон Драйден............................................................126

2.3. Особливості англійського Класицизму  
кінця XVII століття..............................................................133

2.4. Особливості англійського класицизму  
початку XVIII століття:  
від Дж. Мільтона до Шефтсбері.........................................142

РОЗДІЛ ІІІ. КОНЦЕПТУАЛІЗАЦІЯ ЕСТЕТИКО-
МИСТЕЦТВОЗНАВЧОЇ ПРОБЛЕМАТИКИ 
В АНГЛІЙСЬКІЙ ГУМАНІСТИЦІ  
КІНЦЯ XVII – XVIII СТОЛІТТЯ: ІНТЕРПРЕТАЦІЙНИЙ  
ПІДХІД Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА................................................158
3.1. Обриси теоретико-практичного паритету  

в доробку Джозефа Аддісона.............................................158
3.2. Багатоаспектність як наріжна ознака  

спадщини Девіда Г’юма......................................................173
3.3. Естетичний (художній) смак як підґрунтя аналізу процесу 

становлення історико-культурних етапів: дискурс 
Р. Дж. Колінгвуда.................................................................186

3.4. Крах однієї гіпотези.............................................................200

РОЗДІЛ ІV. «ПРИНЦИПИ МИСТЕЦТВА» 
Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА: ПОТЕНЦІАЛ ІСТОРИКО-
КУЛЬТУРНОЇ СИСТЕМАТИЗАЦІЇ......................................207
4.1. Естетика як метатеорія мистецтва:  

структурні елементи художнього твору.............................207
4.2. Видова структура мистецтва у творчо-пошуковій  

моделі Р. Дж. Колінгвуда:....................................................222
4.2.1. Театр як колективний тип творчості........................222
4.2.2. Кінематограф як колективний тип творчості..........239



5

4.3. Видова структура мистецтва у творчо-пошуковій  
моделі Р. Дж. Колінгвуда.....................................................252
4.3.1. Живопис: досвід індивідуальної творчості.............252
4.3.2. Музика як індивідуальний тип творчості................267

4.4. Естетико-мистецтвознавча концепція Р. Дж. Колінгвуда 
у проєкції часу......................................................................279

ПІСЛЯМОВА.............................................................................290

ЛІТЕРАТУРА.............................................................................299



6

ВІД АВТОРА

Одна з характерних тенденцій у розвитку сучасної україн-
ської гуманістики позначена особливою увагою до філософ-
сько-естетичних, мистецтвознавчих та етико-психологічних 
процесів межі ХІХ–XX  століття, оскільки цей перехідний пе-
ріод атрибутується як кінець одного та початок іншого – прин-
ципово важливого етапу історико-культурного розвитку.

Як відомо, в історії культури межа століть сприймається не 
лише символічно, а й фактично, даючи науковцям можливість 
підсумувати зроблене, накреслюючи шляхи на майбутнє. При 
цьому слід ураховувати, що «підсумовування  – накреслення» 
має особливе значення саме для гуманітарного знання, оскіль-
ки філософія, історія, культурологія, естетика, етика, психологія, 
мистецтвознавство, соціологія, політологія активно взаємодіють 
між собою, формуючи «зони перетину» в процесі дослідження 
не лише складних, а й суперечливих за своєю природою проблем.

Усе означене актуалізує постать Робіна Джорджа Колінгву-
да – видатного англійського філософа, історика, археолога, іс-
торика науки, естетика та теоретика мистецтва  – автора ґрун-
товної монографії «Принципи мистецтва», яка вийшла друком 
у 1938 році. Відтак життєво-науковий шлях англійського вчено-
го фактично припав на «зону перетину», зміст якої повною мі-
рою відбився в проблематиці «Принципів мистецтва», де перші 
три десятиліття XX  століття визначалися важливими подіями 
європейської історії й видатними персоналіями, які її творили.

Важливою частиною спадщини Р. Дж. Колінгвуда є також 
монографія «Ідея історії» (1946), яка вийшла друком вже після 
смерті автора і була сформована з його рукописів. До неї увійш-
ли напрацювання до двох лекцій 1926 та 1928 років, проблем-
ним полем яких виступила «філософія історії», що для 30-х 
років XX століття було принципово новим напрямом в європей-
ській гуманістиці. 



7

Наукові інтереси Р. Дж. Колінгвуда й осмислення ним кон-
кретних, так би мовити, поточних теоретичних проблем історії 
англійської культури спрямовані водночас і у загальноєвропей-
ський контекст. Такий орієнтир у спадщині ученого актуалізує 
залучення потенціалу культурологічного аналізу, завдяки якому 
процес культуротворення на англійських теренах реконструю-
ється більш виразно. Серед засад культурологічного аналізу 
дослідник приділив особливу увагу міждисциплінарності, діа-
логізму, персоналізації, що не формально, а фактично збагатило 
відтворення складних філософсько-естетичних, мистецтвоз-
навчих та етико-психологічних спрямувань англійської гума-
ністики упродовж значного історичного періоду.

Оскільки теорія мистецтва є органічною складовою спад-
щини Р.  Дж.  Колінгвуда, його, вочевидь, авторський підхід 
до тенденцій розвитку англійського живопису, театру, музики 
та кінематографії формує важливий теоретичний сегмент, що 
сприяє цілісному баченню європейського мистецького простору. 

Важливою ознакою естетико-мистецтвознавчої позиції нау-
ковця є її процесуальний характер, адже джерела тієї чи іншої 
проблеми або її аспекту він «шукає» у давніх періодах цивілі-
зації, приділяючи неабияку увагу передусім «магічному» мис-
тецтву, що інтерпретує як синтез релігії, власне мистецтва та 
науки в її початковому обрисі.

Потрібно наголосити, що англійський науковець у контексті 
власних розмислів зосереджується на прикладах етимології по-
нять, їх можливій трансформації від давньогрецьких часів, що 
дало змогу не лише зафіксувати факт спадкоємності між різними 
культурно-історичними етапами, а й відтворити «рух» як зміни 
значення певних понять, так і причини формування конкретних 
формально-логічних структур. Слід зазначити, що Р.  Дж.  Ко-
лінгвуду видавалося важливим зафіксувати приклади помилково-
го або некоректного, на його думку, перекладу текстів грецьких 
філософів, які часто-густо спотворювали їхню думку, тож і у цьо-
му плані заслуги Р. Дж. Колінгвуда є незаперечними.

Працюючи над монографією Р.  Дж.  Колінгвуд: естети-
ко-мистецтвознавчі виміри англійського культуротворення», ми, 



8

сконцентрувавши увагу на естетико-мистецтвознавчій позиції 
ученого, намагалися «вписати» його спадщину в сучасний євро-
пейський культурний контекст, оскільки переконані, що діалог 
«минуле – сучасне» допомагає впевненіше «торувати шлях» до, 
так би мовити, теоретичного майбутнього. Принагідно наголо-
симо, що йдеться не про штучне осучаснення поглядів англій-
ського теоретика, оскільки він як професійний історик науки 
зміг побачити в минулому те, що сьогодні спонукає інтерес до-
слідників. Тож, на нашу думку, вкрай важливо не лише проана-
лізувати та осмислити спадщину Р. Дж. Колінгвуда, а й зробити 
це у проєкції часу.

Авторка монографії висловлює щиру вдячність рецензентам 
за неупереджену оцінку рукопису та усім колегам, які, беручи 
участь в обговоренні тексту, були дотичні до його оприлюднення.



9

РОЗДІЛ І.  

ДІАПАЗОН ТЕОРЕТИЧНОЇ СПАДЩИНИ 

Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА

1.1. Життєво-науковий шлях Р. Дж. Колінгвуда  
як процес теоретичних трансформацій

Робін Джордж Колінгвуд (1889–1943)  – видатний англій-
ський історик науки, археолог, філософ, естетик, теоретик 
мистецтва – завдяки своїй, з одного боку, самобутності та ори-
гінальності мислення посів досить високе місце в ієрархії анг-
лійських інтелектуалів 20–40-х років ХХ століття. З іншого – як 
і більшість його сучасників, які працювали на теренах гумані-
тарного знання, він продемонстрував не лише суперечливість 
своєї позиції, а й тенденцію до половинчастості щодо концеп-
туалізації тих чи інших ідей.

Суперечливим виявився і процес «входження» колінгвудів-
ських досліджень в європейський культурний простір, оскіль-
ки частина його теоретичних праць  – «Essay on Philosophical 
Method» (1933), «Essay on Metaphysics» (1940)  – виявилася 
«суто» англійським надбанням. Доволі драматичною була і доля 
рукописів Р.  Дж.  Колінгвуда, де концептуалізувалися як «ідея 
історії», так і «філософія історії». Ґрунтовна монографія «Ідея 
історії» (1946), що входить сьогодні до переліку принципово 
важливих досліджень процесу становлення «наукової історії», 
вийшла друком вже після смерті автора.

Слід зазначити, що аналіз та репрезентація широкому нау-
ковому загалу монографії Р.  Дж.  Колінгвуда «Принципи мис-
тецтва» виявилися дещо загальмованими у часі, адже ця праця 
побачила світ у 1938 і через об’єктивні обставини, що насампе-
ред були пов’язані з передднем Другої світової війни, лишилася 
непоміченою. Як інтерес до даної монографії, так і усвідомлен-



10

ня її теоретичного значення простежується тільки наприкінці 
ХХ – початку ХХІ століття, коли з’являються і посилання на це 
дослідження, і робляться спроби його осмислити.

Щодо позиції співвітчизників Р. Дж. Колінгвуда, на англійських 
теренах його слава філософа, історика науки, археолога, визнаного 
фахівця з проблем «британської давнини» несправедливо «затьма-
рювала» колінгвудівські естетико-мистецтвознавчі прориви.

Прагнення відтворити життєвий шлях Р.  Дж.  Колінгвуда, 
на наше глибоке переконання, має відштовхуватися від засад 
біографічного методу, який у переважній більшості напрацю-
вань українських науковців, інтерпретується через поняття «бі-
ографізм». Його потенціал ґрунтовно проаналізований та про-
дуктивно використаний у наукових розвідках В.  Бондарчука, 
О. Валевського, І. Валявки, І. Голубович, Л. Дабло, Н. Жукової, 
Т. Ємельянової, Н. Корнієнко, Т. Кохана, Л. Левчук, В. Менжу-
ліна, О. Оніщенко, Ю. Сабадаш, І. Сацика, К. Семенюк, С. Хо-
лодинської, М. Шашок та ін. 

Серед означених науковців особливу увагу привертає пози-
ція В. Менжуліна, що досить уважно поставився до тих дослі-
джень, автори яких намагалися відтворити біографії відомих 
філософів, звернувши увагу на той факт, що частина з них, а до 
неї належав і Р. Дж. Колінгвуд, не підтримували ідею написан-
ня своїх біографій, заперечуючи практику зіставлення їхнього 
життя з, так би мовити, професійними інтересами. І хоча згодом 
Р. Дж. Колінгвуд все ж таки написав «Автобіографію», зробив 
він це, за великим рахунком, всупереч своїм переконанням.

Враховуючи позицію Р. Дж. Колінгвуда, видається за доціль-
не прокоментувати ті дослідницькі орієнтири, які «супроводжу-
ють» появу розвідок біографічного жанру. Наразі виокремимо 
джерела, до яких звернувся В. Менжулін, які, на нашу думку, 
можуть допомогти відтворити загальну картину життєво-нау-
кового шляху англійського теоретика.

Перше джерело, яке виокремлює В. Менжулін – монографія 
Б.-А. Шарфштейна «Філософи: їхнє життя та природа їхньої 
думки» (1980), в якій автор, професор філософії університету 
Тель-Авіва, відстоює позицію ототожнення «біографічного підхо-



11

ду з психологічним» (123, 32). При цьому, Б.-А. Шарфштейн до-
сконало вивчив біографії 22 видатних європейських мислителів 
ХVI – ХХ століття, серед яких – М. Монтень, Т. Гоббс, Р. Декарт, 
Дж. Лок, Ф.-М. Вольтер, І. Кант, Г.В.Ф. Гегель, Л. Вітгенштайн, 
Ж.-П. Сартр, та відтворив низку деталей їхнього особистого жит-
тя, на кшталт взаємовідносин з батьками, сприйняття власного 
дитинства, стосунків з жінками, факту шлюбу та ін. (123, 345–
347). При цьому, як акцентує В. Менжулін, «…сам Шарфштейн 
прекрасно розуміє, що виявлену ним “відповідність” взаємно-од-
нозначною ніяк не назвеш, адже наявність такого досвіду зовсім 
не є достатньою умовою для появи філософа» (64, 33).

Ще одним джерелом український філософ вважає проблема-
тику симпозіуму «Написання біографії: історики та їхня майс-
терність» (2000), що відбувся у США і лейтмотивом якого роботи 
стала «демонстрація існування глибокого зв’язку між філософі-
єю та біографією», що було зроблено на прикладі життя Шеллін-
га (64, 35). На нашу думку, можна беззастережно прийняти дещо 
іронічну позицію В. Менжуліна щодо штучності підведення тих 
чи інших фактів біографії філософів як мотивацію чи то вибору 
професії, чи то окреслення теоретичної орієнтації. 

Матеріал до якого ми звернулися виконує кілька, так би мо-
вити, пояснювальних завдань: по-перше – доводить наскільки 
питання «біографізму» актуальні в просторі сучасної гуманіс-
тики; по-друге – демонструє, що жодна з оприлюднених позицій 
стосовно впливу фактів біографії на професійну спрямованість 
філософа, вочевидь, не підтримується науковцями, по-третє  – 
переконує, що ті суперечливі моменти в інтерпретації біогра-
фій видатних філософів, які сьогодні мають місце, мусять стати 
для нас застережливим сигналом у процесі реконструкції жит-
тєво-наукового шляху Р. Дж. Колінгвуда. 

Спираючись на засади «біографізму» – потужного чинника 
культурологічного аналізу життєво-науковий шлях видатного 
англійського науковця слід реконструювати, відштовхуючись 
від фактора родини, що забезпечила йому виховання, освіту 
і досить яскраве оточення, в якому майбутній філософ провів 



12

перше десятиліття свого життя, а саме цей період, як відомо, 
багато важить у становленні кожної особистості. 

Батько Робіна – Вільям Гірсам Колінгвуд (1854–1932) – відо-
мий живописець, письменник, антиквар, професор Редінгсько-
го університету, був наближений до Джона Раскіна (1819–1900), 
оскільки певний час працював його секретарем та біографом. 
Цей факт життєпису В.Г.Колінгвуда, без перебільшення є вкрай 
важливим, адже в Англії межі ХІХ–ХХ століття авторитет Ра-
скіна – поета, письменника, живописця, літературного критика 
був незаперечним. Співпраця В.Г.Колінгвуда з Дж. Раскіним пі-
діймала соціальний статус родини, однак не впливала на її мате-
ріальне положення. Про непрості умови повсякденного життя 
своєї родини Р. Дж. Колінгвуд пише доволі відверто в «Автобіо-
графії» (1944), яка вийшла друком вже після його смерті.

У першому розділі «Автобіографії» «Паростки майбутнього» 
Р. Дж. Колінгвуд зазначає, що до 13-ти років він виховувався вдо-
ма, а його вчителем-наставником був батько: «Під його керівниц-
твом я почав вивчати латину в чотири роки, а грецьку в шість, але 
вже за своєю власною ініціативою. Приблизно в цей період я на-
магався читати все, що міг відшукати передусім з природничих 
наук, особливо з геології, астрономії й фізики» (116, 3).

З надзвичайною вдячністю Р. Дж. Колінгвуд згадує батька, 
який відкрив йому принади стародавньої й новітньої історії, 
«ілюструючи їх рельєфними мапами із пап’є-маше, які він виго-
товляв сам» (116, 3-4). Завдяки цим мапам і особливо рельєфам 
майбутній філософ мав змогу уявити пересування військ, або 
перехід солдат через гори та ін. Слід враховувати, що батько 
вченого був професійним живописцем, а мати  – мистецтвоз-
навицею, а відтак формування Р.  Дж.  Колінгвуда відбувалося 
у середовищі представників англійської літературно-мистець-
кої спільноти, особливе місце в якій належало Дж. Раскіну.

Слід враховувати, що наукові розвідки Дж. Раскіна – «Пре-
рафаелітизм» (1851), «Природа готики» (1853), п’ятитомне до-
слідження «Сучасні живописці» (1843-1860), тритомне видання 
«Каміння Венеції» (1851-1853), «Політична економія мисте-
цтва» (1857), «Лекції про мистецтво» (1870), «Художній вими-



13

сел: прекрасне і потворне» (1880) – не лише відіграли визнач-
ну роль у розвитку англійської естетики та мистецтвознавства, 
а й сприяли формуванню засад теоретико-практичного підходу 
і до естетичного, і до художнього виховання (84). 

Як відомо, певний час Дж.  Раскін працював у художній 
школі для дівчат. Наслідком цієї роботи стала досить своєрідна 
книга «Етика пилу» (1866), що була написана у формі діалогів 
старого професора з його ученицями. Хоча теми «діалогів» тор-
калися найрізноманітніших питань, властиве Раскіну захоплен-
ня мистецтвом, виявлялося досить чітко. При цьому, лейтмоти-
вом позиції «старого професора» було переконання у значенні 
«художньої правди» як наріжного завдання творчості.

Нормативи підрозділу не дають нам можливості розгорну-
ти тему стосунків родини Р. Дж. Колінгвудів з Раскіним, однак 
все ж таки зазначимо, що за всієї поваги й вдячності видатно-
му мистецтвознавцеві, Р. Дж. Колінгвуд не був апологетом його 
наукових ідей, що у доволі коректній формі й продемонстру-
вав у «Принципах мистецтва». Насамперед ідеться про розділ 
«Мистецтво і відображення», де Р.  Дж.  Колінгвуд полемізує 
з Раскіним щодо необхідності застосовувати в процесі творчос-
ті «узагальнене зображення», оскільки воно, за твердженням 
Раскіна, «ніколи не породжує хорошого мистецтва» (117, 54).

Позиція Р. Дж. Колінгвуда в означеному питанні діаметраль-
но протилежна, а отже його позиція висловлена хоча і корек-
тно, однак гранично відверто: «Він не мав рації. “Узагальнене 
зображення” може стати справжнім мистецтвом і не тому, що не 
зображення, і не тому, що воно узагальнене, а тільки тому, що 
якби до нього взявся справжній художник він зміг би підняти 
його до рівня справжнього мистецтва» (117, 54).

До персоналії Дж.  Раскіна автор «Принципів мистецтва» 
апелює ще раз у кінцевій частині монографії. Спочатку він ро-
бить доволі оптимістичну заяву: «Раскін не завжди мав рацію» 
(117, 296). І далі звертається до феномену архітектури, аналі-
зуючи яку, Раскін наполягав на співтворчості людини, яка роз-
робляє план архітектурної споруди, і людини чи групи людей, 
які цю споруду будуватимуть. Р. Дж. Колінгвуд вважає цілком 



14

слушною таку тезу Раскіна: «він не досяг у своєму проєкті ожи-
влення англійської архітектури, оскільки власну ідею … бачив 
досить приблизно і не міг розробити її додатки (технічні – М.Т.). 
Пізніше, зауважує Р.  Дж. Колінгвуд, «це було зроблено більш 
успішно Вільямом Моррісом…» (117, 296).

Ми свідомо фіксуємо, так би мовити, особливий факт «при-
сутності» Раскіна в житті родини Р.  Дж.  Колінгвуд, оскільки 
й рівень його освіченості й творчої налаштованості не зали-
шили Робіна байдужим. Життєво-творча позиція старшого Ко-
лінгвуда вплинула на процес формування сина, який, як вже 
зазначалося, отримавши домашнє виховання, згодом здобув 
ґрунтовну гуманітарну освіту. Закінчивши Оксфордський уні-
верситет (1913), навчання в якому сплатив один з батькових 
друзів, Р. Дж. Колінгвуд саме там починає викладати філософію, 
спираючись на методологію неогегельянства.

Паралельно з викладанням він бере активну участь в архе-
ологічних розвідках і поступово стає визнаним фахівцем з пи-
тань британської давнини. Заняття археологією стимулювали 
появу таких праць Р.  Дж.  Колінгвуда як «Римська Британія» 
(1923) та «Археологія римської Британії» (1930), що була напи-
сана у співавторстві з Дж. Річмондом.

Інтерпретація фактів біографії Р. Дж. Колінгвуда дає підста-
ви артикулювати досить показову тенденцію, яку ми асоціюємо 
з поняттям «трансформація – від латин. transformatio – перетво-
рення, видозмінення». Його застосування в технічних та гумані-
тарних науках засвідчує необхідність зміни форми, виду чи сут-
тєвих якостей чого-небудь. У таких сферах художньої творчості, 
як театр, естрада та цирк «трансформація»  – це професійний 
прийом, який допомагає швидко змінити маску, костюм, сценічні 
атрибути, суттєво «реформуючи» зовнішній вигляд та внутріш-
ній стан актора (93). Долучаючи поняття «трансформація» до 
реконструкції наукової біографії Р. Дж. Колінгвуда, ми прагнемо 
акцентувати на його здатності змінювати власні інтереси, дося-
гаючи помітних успіхів на різних теренах гуманітарного знання. 

Так, займаючись в Оксфорді «історією науки», Р. Дж. Колінгвуд 
бере участь в «практичній археології», працюючи на розкопах 



15

і систематизуючи свої надбання на цьому ґрунті, пише відповід-
ні праці. Такий зв’язок «історії науки» та «археології» видається 
цілком логічним і ніби свідчить, що молодий вчений визначився 
із подальшою науковою кар’єрою. Однак на початку 20-х років 
ХХ  століття відбувається чергова «трансформація» Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда. Так, кілька років викладання філософії в Оксфорді не 
лише продемонстрували його значний інтерес до філософського 
знання, а й чітко виявили теоретичну орієнтацію науковця, який 
став одним з фундаторів англійської моделі неогегельянства. Про-
фесійна зацікавленість Р.  Дж.  Колінгвуда проблемами «історії 
науки» почала розвиватися паралельно з осягненням потенціалу 
філософії та її можливостями вирішувати теоретично суперечливі, 
передусім історико-філософські питання.

Вже у перше десятиліття професійної діяльності увагу мо-
лодого дослідника привернула проблема «досвіду». Цей факт 
свідчить про професіоналізм Р.  Дж.  Колінгвуда, адже дослід-
ницький простір європейської гуманістики перших десятиліть 
ХХ століття окреслив низку проблем, що виявилися дотичними 
саме до теоретичного об’єму поняття «досвід».

Вочевидь, від десятиліття до десятиліття освоєння змісту 
й значення «досвіду» накопичувалося гуманітарними наука-
ми, спрямовуючи творчо-пошуковий рух науковців. Упродовж 
останніх десятиліть, певною мірою завдяки потужному руху 
української культурології, різні аспекти проблеми «досвіду» 
дедалі частіше стають предметом теоретичного аналізу, що по-
казовим чином відбивають напрацювання Т.  Гуменюк, М.  Мі-
накова, Г. Подолян, Г. Чміль, Р. Шульги. 

На нашу думку, як філософські засади «досвіду», так і інтер-
претація цієї категорії саме як філософської, що помітно вплинуло 
на естетичний контекст її розгляду, найбільш виразно представ-
лені в монографії О. Павлової «Онтологічний статус естетичного 
досвіду» (2008), на сторінках якої відтворено дещо суперечливий 
історико-теоретичний процес осмислення проблеми як художньо-
го, так і естетичного досвіду в працях Т. Адорно, А. Арто, Ж. Батая, 
В. Беньяміна, А. Бретона, Ю. Габермаса (74).



16

Означені теоретичні напрацювання переконують у необхід-
ності не тільки й не стільки вивчати феномен «досвід», що, без-
перечно, слід робити, скільки акцентувати на реконструкції його 
змісту. Річ у тім, що розуміння об’єму досвіду автоматично ви-
магає від кожного дослідника відповіді на наступне запитання: 
«А що з цього досвіду було використано в процесі “будівництва” 
наступних етапів цивілізаційного руху?» Особливе місце у цьому 
контексті, безсумнівно, посідає теоретичний доробок Р. Дж. Ко-
лінгвуда, науковим розвідкам якого належить помітне місце в ак-
туалізації проблеми «досвіду» у перші десятиліття ХХ століття.

Слід наголосити й на тому аспекті означеної проблеми, який 
чітко визначається і в широкому загальнофілософському плані, 
і у вузько теоретичному. Йдеться про проблему ієрархії «форм 
досвіду», яку створює мислення. «Ієрархія» актуалізує спону-
кає до «побудови» наступного «ланцюга»: «мистецтво  – релі-
гія – наука – історія – філософія», складові якого спираються 
на уяву, символізацію та абстракцію. Принагідно зазначимо, 
що в подальшій науковій діяльності усі три означені філософ-
сько-психологічні стани (уява – символізація – абстракція) бу-
дуть предметом теоретичної уваги Р. Дж. Колінгвуда, який на-
магатиметься надати їм авторське «забарвлення». 

Наступна «трансформація» англійського вченого пов’язана 
з психологією, оскільки й «суто» психологічне знання і його 
модифіковані варіанти, естетико-психологічне, морально-пси-
хологічне, неформально проявляться в його наукових розвідках. 
Взагалі, нам видається цілком можливим вважати Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда психологом, оскільки до дослідницького потенціалу 
цієї науки й в історичному і в теоретичному вимірах він звер-
тається неодноразово, особливо з приводу уяви, переживання, 
інтуїції, позасвідомого, презентуючи самостійну і, вочевидь, 
професійну позицію.

З періодом 20-х років ХХ  століття буде пов’язане і виро-
блення Р.  Дж.  Колінгвудом поняття «мапа знань», яке висту-
пить однією з теоретико-методологічних засад праці «Speculum 
Mentis of the Map of Knowledge» (1924). Слід наголосити, що це 
поняття хоча і набуло згодом метафоричного значення, на по-



17

чатку наукової кар’єри Р. Дж. Колінгвуда несло в собі потужне 
впорядковуюче начало, спрямовуючи його наукову діяльність.

Оприлюднене у 1938 році дослідження «Принципи мисте-
цтва», яке після Другої світової війни поступово увійде у простір 
не лише англійського, а і європейського мистецтвознавства, про-
довжить філософські шукання Р. Дж. Колінгвуда вже на теренах 
історії та теорії мистецтва. Відтак професійний інтерес англій-
ського вченого до естетико-мистецтвознавчого знання став, на 
нашу думку, прикладом ще однієї показової «трансформації». 

Оскільки до різних зрізів естетико-мистецтвознавчих но-
вацій Р.  Дж.  Колінгвуда ми звернемося у наступних розділах 
монографії, наразі зафіксуємо лише одне, а саме: низка есте-
тико-мистецтвознавчих питань, на яких наголосив англійський 
науковець, продовжують достатньо активно осмислюватися на 
межі ХХ–ХХІ століття. Аж ніяк не прагнучи штучно «осучас-
нити» наукові розмисли Р. Дж. Колінгвуда, не можна водночас 
не відзначити його здатності до прогнозування, що дало англій-
ському науковцеві можливість «закріпити», так би мовити, «по-
трібні» імена, які згодом отримують статус «класиків», виявити 
«слабкі ланки» в сучасному йому мистецтві, накреслити завдан-
ня літературно-художньої критики.

Звертаючись до останніх років життя Р. Дж. Колінгвуда, слід 
не тільки констатувати, а й віддати йому належне: науковець 
не стояв осторонь подій, що спровокували Другу світову вій-
ну, відгукнувшись на них працею «The New Leviathan» (1942), 
на сторінках якої, відштовхуючись від концепцій Т. Гоббса та 
Дж.  Лока, актуалізував ідеї традиційного англійського лібе-
ралізму, позиціюючи його як ідеологічну противагу фашизму. 
Це дослідження вважається сьогодні свідомою демонстрацією 
Р.  Дж.  Колінгвудом особистісної позиції сучасника трагічних 
подій війни. На нашу думку, це є глибоко показовим: вже тяжко 
хворий, залишивши у 1941 році викладацьку роботу упродовж 
1936–1941 років Р. Дж. Колінгвуд був «іменним професором ме-
тафізичної філософії» в Оксфорді, проте він не стояв осторонь 
подій, які стали в ХХ столітті «ідеєю історії».



18

На початку своєї наукової кар’єри Р. Дж. Колінгвуд зазнає 
помітного впливу теоретико-методологічних шукань Френсіса 
Герберта Бредлі (1846–1924) – відомого філософа, який вважа-
ється очільником школи «абсолютного ідеалізму»  – специфіч-
ної англійської модифікації неогегельянства. Слід наголосити, 
що впродовж студентських років Р.  Дж.  Колінгвуд мав змогу 
ознайомитися з такими працями Ф. Г. Бредлі, як «Передумови 
критичної історії» (1874), «Етичні дослідження» (1876), «Яви-
ще і дія» (1893), теоретична орієнтація яких, безперечно, кон-
цептуалізувала його (Р. Дж. Колінгвуда) власну позицію.

Дослідницькі інтереси самого Бредлі, аналіз теоретичної 
спадщини якого, на нашу думку, показово представлений у на-
працюваннях низки сучасних філософів, коливалися між істо-
рією та філософією, що врешті-решт актуалізувало проблему 
«філософії історії», яку можна розглядати як наріжну щодо кон-
тексту загальної бредлівської світоглядної орієнтації.

Важливою видається і та обставина, що розуміння історії, 
«охоплення» її змісту не виключало для Ф. Г. Бредлі й «історії 
філософії», глибоке знання якої давало змогу робити як дещо не-
сподівані припущення, так і висновки, що «працювали» на утвер-
дження самостійного шляху школи «абсолютного ідеалізму».

У проєкції часу стає очевидним, що вчений прагнув віднайти 
«зони перетину» між теоретичними моделями Д. Г’юма, І. Кан-
та та Г. В. Ф. Гегеля, намагаючись ввести у простір англійської 
філософії «авторське» тлумачення гегелівського «абсолюту» як 
«повноти буття у творенні реальності». Чималу увагу Бредлі 
приділяв і «діалектиці», спираючись при цьому на обґрунту-
вання недоліків діалектичної методології, яка, на його думку, 
з одного боку, є доказом «суперечливості осягання зовнішнього 
світу», а з іншого – засобом «розкладання» чуттєвості заради 
досягнення «істинної картини ролі чуттів у житті людини» (7).

Слід зазначити, що для Ф. Г. Бредлі велике значення має по-
няття «емпіризм», оскільки воно, хоча і строкато, проте досить 
вагомо, до того ж і у різних аспектах представлене в його на-
укових розвідках. Ми вважаємо, що це пояснюється традиція-
ми англійської філософії, представники якої Ф. Бекон, Т. Гоббс, 



19

Дж. Лок, високо оцінюючи потенціал «емпіризму», протистав-
ляли його «раціоналізму», вважаючи чуттєвий досвід «єдиним 
джерелом і критерієм вірогідного знання».

Якщо розглядати позицію англійських «емпіриків», спира-
ючись на надбання сучасної філософії, чимало їхніх ідей вияви-
лися цілком слушними. Так, у науково-дослідницькій традиції 
закріпилися поняття «досвід», «чуттєвий досвід», «досвід як 
чуттєве пізнання», «досвід як експеримент» (Ф. Бекон); зістав-
лення «емпіризм – раціоналізм» (Т. Гоббс); утвердження тези: 
«підґрунтям знання є почуття» (Дж. Лок).

Принагідно наголосимо, що український філософ П. Йолон 
аргументує доцільність вживання поняття «емпіричне знання», 
якому «притаманна очевидність, наочність і онтологічна прозо-
рість, а тому “емпіричне знання” наділене чуттєвою достовірні-
стю, є самодостатнім і його істинність не потребує спеціальних 
процедур доведення» (29, 198).

Означений вплив і позиції Ф.  Г.  Бредлі на становлення 
Р. Дж. Колінгвуда як самостійного теоретика і використання ним 
(Р. Дж. Колінгвудом) теоретичних напрацювань англійських «ем-
піриків», не лише не заперечується сучасними дослідниками чи 
інтерпретаторами його спадщини, а й, навпаки, постійно підтвер-
джується. Водночас слід враховувати й таке: за життя, в контекст 
якого входить приблизно три десятиліття наукової діяльності 
Р. Дж. Р. Дж. Колінгвуда, не існувало ані культурології, ані засад 
культурологічного аналізу. Цей факт вимагає особливої корек-
тності щодо процесу використання ідей англійського науковця як 
своєрідну предтечу нового сегмента гуманітарного знання. Ті ж 
самі дослідники, які «вписують» окремі його ідеї в культуроло-
гічну площину, змушені, на нашу думку, робити наголос на істо-
рії культури, якою професійно опікувався Р. Дж. Колінгвуд, ви-
користовуючи в необхідному йому контексті її потенціал. Лише 
враховуючи означене, можна «побудувати» наступний теоретич-
ний ланцюг: «Лок – Бредлі – Колінгвуд», аргументуючи істори-
ко-культурні витоки чи обриси колінгвудівських ідей. 

«Ланки» цього «ланцюга» ми цілком свідомо починаємо роз-
глядати, відштовхуючись від постаті Дж. Лока, оскільки на сто-



20

рінках його дослідження «Нариси про людський розум» (1690), 
по-перше, досить ґрунтовно представлено феномен «досвіду», 
а по-друге, опрацьовані такі вроджені «чуття» – колір, звук, запах, 
що в процесі зростання дитини, трансформуються у «почуття». 

В умовах сучасного естетико-психологічного знання 
вроджені «чуття» та їх подальший розвиток атрибутується як 
«низова естетика»: на українських теренах аналіз означеного 
руху «чуття – почуття» презентовано в теоретичних розвідках 
Н. Жукової, Т. Кривошеї, Л. Левчук. 

Щодо теоретичних «проривів» Р.  Дж.  Колінгвуда, слід ак-
центувати, що він використовував позицію Дж.  Лока задля 
формування власного розуміння естетичного почуття, «аргу-
ментовано» рухаючись у розкритті цього вкрай складного зрізу 
людської чуттєвості. Обраний шлях відкрив йому можливості 
для актуалізації проблеми «естетичний компонент мистецтва». 
Зафіксований нами ланцюг «Лок – Бредлі – Колінгвуд» дає змо-
гу чітко простежити дію принципу спадкоємності, виступаю-
чи об’єктом самостійного аналізу, доречного в контексті таких 
наук, як історія філософії, естетика та культурологія.

Відтворюючи процес становлення Р. Дж. Колінгвуда як про-
фесійного філософа, слід акцентувати його неабияку увагу і до 
національної історико-філософської традиції осмислення на-
ріжних гносеологічних проблем і до шляхів «вибудовування» 
англійської моделі неогегельянства та філософії історії, якими 
опікувався Ф.  Г.  Бредлі. Також теоретична позиція Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда упродовж 20-х – початку 30-х років ХХ століття спира-
лася на утвердження ідеї зближення філософії та історії. Відтак 
дослідницькі можливості «історії  – історизму» оцінювалися 
ним досить високо, оскільки, на його думку, могли позитивно 
вплинути на з’ясування низки дотичних питань.

Як неогегельянець, Р.  Дж.  Колінгвуд використовував окре-
мі історико-філософські ідеї Г. В. Ф. Гегеля, проте привносив 
у них «авторський присмак». Так, він виокремлює «історію» 
і наголошує на цій науці у логіці «руху» форм досвіду: мисте-
цтво – релігія – наука – історія – філософія, адже загальновідо-
мо, що ці гегелівські форми є рівноцінними та рівнозначними. 



21

Надзвичайно високо оцінюючи «історію», Р. Дж. Колінгвуд 
згодом був змушений визнати, що історичне знання недооцінює 
роль «суб’єкта». Така теоретична орієнтація знайшла відбиття 
у напрацюваннях теоретика, які були оприлюднені впродовж 
1924–1933 років, коли найбільше зацікавлення у нього викликали 
питання «руху» історичного знання від легендаризованого типу 
до наукового та можливість чи доцільність існування філософ-
ського методу.

На нашу думку, наголошуючи на важливих віхах життє-
во-наукового шляху Р. Дж. Колінгвуда, не слід оминати увагою 
питання його ставлення до філософії позитивізму  – пошире-
ної філософської системи, яка була достатньо резонансною на 
англійських теренах. Стосовно, так би мовити, ортодоксально-
го позитивізму, Р. Дж. Колінгвуд оприлюднив ідею, яка давала 
йому змогу пояснити сутність «магії» і ту роль, яку вона віді-
грала в походженні мистецтва. 

Полемізуючи зі своїми колегами, які «занурювалися» 
в означену проблему, Р. Дж. Колінгвуд побачив хибність їхніх 
теоретичних «конструкцій» в оперті на позитивізм. Домінант-
ною в цих спробах пояснити роль магії була «позитивістська 
філософія, що ігнорувала емоційну природу людини й зводи-
ла всі елементи людського досвіду до проявів інтелекту, після 
чого звертала увагу тільки на той тип інтелектуальної діяльно-
сті, який, згідно з тією самою філософією, був спрямований на 
створення природничих наук» (117, 65-66).

У контексті формального підходу Р. Дж. Колінгвуд чітко ви-
значив слабку ланку позитивізму, прихильники якого нівелюва-
ли значення гуманітарних наук. Той факт, що Ісідор Марі Огюст 
Конт (1798–1857) – французький філософ, засновник концепції 
«позитивного» достовірного знання, послідовно відстоював по-
тенціал природничих наук, викликав критичне ставлення з боку 
опонентів цієї системи поглядів, тож Р. Дж. Колінгвуд, по суті, 
лише підтримує вже наявну позицію. У логіці фактологічного 
підходу, англійський опонент позитивізму знаходить дещо не-
сподіваний матеріал для критики. Переоцінка позитивістами 
ролі й значення природничих наук спонукала європейських ан-



22

тропологів, що, так само як і Р. Дж. Колінгвуд, наголошували на 
значенні «магічного мистецтва», кваліфікувати «авторів-пози-
тивістів», які відстоюють ідеї, побудовані лише на природничо-
му знанні, «варварами». 

На думку Р. Дж. Колінгвуда, доцільно сконцентрувати увагу 
на слові «магія», яке, на його думку, «не містить взагалі ніяко-
го конкретного смислу. Зазвичай воно використовується задля 
позначення певної практики, прийнятої у «варварських» су-
спільствах і подекуди трапляється серед найменш «цивілізова-
них» та «освічених» прошарків нашого суспільства: і все ж ним 
користуються, поза будь-яким певним уявленням, а що ж воно 
означає» (117, 65). Р. Дж. Колінгвуд переконаний, що антропо-
логи зробили «поквапний висновок, що цивілізовані люди такої 
практики не мають, якщо не враховувати деякі аномальні яви-
ща, які були названі цими антропологами пережитками» (117, 
66). Намагаючись довести свою повагу до наукового знання, 
антропологи – прибічники позитивізму порівнюють діяльність 
«варвара» та «цивілізованої людини».

Розмисли Р. Дж. Колінгвуда щодо засад позитивізму, вико-
ристані в контексті такого кола питань, як магічне мистецтво, 
«варвар – цивілізована людина», антрополог, діяльність, цікаві 
й самі по собі, і як приклад аналізу суперечливої ситуації, зро-
блений фаховим істориком науки. Це не єдиний приклад, коли 
Р.  Дж.  Колінгвуд демонструє таку теоретичну коректність, не 
артикулювати який, вочевидь, було б неправильним. 

Ще раз наголосимо, що як фаховий історик науки Р. Дж. Ко-
лінгвуд скептично ставиться до поняття «варвар», вважаючи, що 
варто говорити про людину, яка відповідає конкретному історич-
ному часу. Наразі показово, що Зігмунд Фройд (1856–1939) – ви-
датний австрійський психіатр, засновник психоаналізу, сучасник 
Р. Дж. Колінгвуда, оперував поняттям «доісторична людина», по-
чинаючи розглядати «історичну людину» від часів рабовласництва. 

У контексті своєї наукової розвідки Р. Дж. Колінгвуд пока-
зово «обігрує» поняття «інтелект», який у різному обсязі існує 
й у «варвара», і у «цивілізованої людини»; порівнює діяльність 
«чаклуна» та «вченого», які належать до одного роду, адже оби-



23

два є особистостями. Різниця між ними полягає в тому, що «вче-
ний справді володіє науковим знанням, і тому його спроби керу-
вати природою виявляються вдалими, чаклун такими знаннями 
не володіє, і тому його спроби зазнають краху» (117, 66). На 
цьому прикладі Р. Дж. Колінгвуд, переконаний неогегельянець, 
показує ущипливість позитивізму, хибні аспекти якого, за його 
твердженням, чи не найвиразніше відбиваються в практиці лі-
тературно-мистецьких традицій.

У поле зору Р. Дж. Колінгвуда потрапили й ті теоретики, нау-
кові інтереси яких пов’язані з обґрунтуванням «неопозитивізму». 
Йдеться передусім про Чарльза Кея Огдена (1889–1957)  – пись-
менника, лінгвіста, філософа, засновника штучної мови «бейсік-ін-
глиш», що від 20–30-х років минулого століття активно поширю-
валася у низці європейських країн. Упродовж 1920–1952 років 
Ч.К. Огден видавав журнал «Psyche», на сторінках якого була пред-
ставлена досить широка проблематика, зокрема тодішні науковці 
вважали її дотичною до розкриття «секретів» психіки. 

Творчо-пошукові ідеї Огдена поділяв популярний на той 
час поет Айвор Армстронг Річардс (1893–1979), який до того ж 
був широко відомим літературним критиком, одним з ідеологів 
«неопозитивізму». Він намагався підсилити значення окремих 
огденівських ідей у «раціоналізації» літературно-мистецьких 
спрямувань в європейській художній культурі середини мину-
лого століття. 

Оскільки Р.  Дж.  Колінгвуд неодноразово звертався до есте-
тико-мистецтвознавчих ідей А.А.  Річардса, ми розглянемо їх 
у контексті «психологічної естетики», зосередившись у цьому 
підрозділі на з’ясуванні окремих зрізів англійського «неопозити-
візму». На нашу думку, це важливо зробити, оскільки включення 
в контекст власних філософських розмірковувань блоку ідей «по-
зитивізм – неопозитивізм» було, з одного боку, наступною «тран-
сформацією» наукового шляху Р. Дж. Колінгвуда, а з іншого – ак-
туалізацією «мапи знань», яку він розробив у 1924 році.

Л. Левчук, розкриваючи специфіку моделі «неопозитивізму», 
яка асоціюється з прізвищами Ч. Огдена та А. Річардса, наголо-
шує на показовій для них спробі поєднати поняття «цінність» 



24

і «досвід», надавши їм естетичного «забарвлення»: «Естетична 
цінність як естетичний досвід,  – а саме так поєднують ці по-
няття відомий англійський естетик Айвор Армстронг Річардс 
і співавтор частини його робіт Чарльз Огден, – розкривається 
через біологічні, психологічні, соціальні механізми досліджен-
ня естетичного досвіду. Водночас ці автори спробували розгля-
нути вказану проблематику на ширшому теоретичному тлі, за-
стосувавши семантичний підхід до розуміння естетики взагалі 
й мистецтва, зокрема» (52, 14).

Увагу привертає і постійний інтерес неопозитивістів до роз-
робки понятійно-категоріального апарату естетики. Так, вони 
не тільки ввели в теоретичний ужиток поняття «імпульс», «сти-
мул», «синестезія», а й представили свою інтерпретацію «си-
нестезії»  – міжчуттєвої асоціації. На думку А.А.  Річардса, це 
«реакція на безпосередній стимул, активізація пам’яті та по-
переднього досвіду, а на їх основі прогнозування майбутнього. 
Своєї завершеної форми синестезія досягає в мистецтві в про-
цесі художньої творчості, де органічно зливаються часові кате-
горії сучасного, минулого та майбутнього» (56, 371).

У проєкції часу слід визнати, що творчо-пошукова модель 
синестезії, яка окреслювалася англійськими неопозитивістами, 
досить активно почала вивчатися та використовуватися в есте-
тико-мистецтвознавчому та психологічному контексті на тере-
нах української гуманістики на межі ХХ–ХХІ століття. Аналіз 
тих чи інших аспектів дослідницького потенціалу «синестезії» 
здійснений у напрацюваннях Т.  Кривошеї, Л.  Левчук, В.  Лич-
коваха, О.  Саленко, О.  Сарнавської, Н.  Хамітова. При цьому 
О. Саленко досить показово співвідносить зацікавлене ставлен-
ня окремих науковців до «синестезії» з процесом розкриття сут-
ності інших проблем: Т. Кривошея – культурологічний підхід 
до аналізу структури чуттєвості; В. Личковах – «самореалізація 
митця при здійсненні функцій мистецтва»; Н. Хамітов – існу-
вання у носія синестезії «внутрішньої самотності» (87, 2). 

Серед наявних напрацювань на особливу увагу заслуговують 
концептуалізації внутрішніх механізмів активізації синестезії, 
аргументовані О. Сарнавською. Зокрема, дослідниця наголошує 



25

беззастережну художню цінність у творчому процесі, йдеться 
про різні види мистецтва, «синестезійної метафори», яка «значно 
сприяє збагаченню естетичного змісту художнього твору» (88, 4). 

Окрім цього, науковою новизною позначений наступний 
концептуальний аспект, заявлений О. Сарнавською, а саме: до-
цільність розгляду в спільному просторі таких явищ, як «ес-
тетичне сприйняття», «естетичне почуття», «естетична чуттє-
вість», «синестезія», оскільки «синестезія виступає як системна 
і якісна ознака естетичного сприйняття зокрема та естетичної 
чуттєвості загалом» (88, 4). 

Принагідно зауважимо, що відомий польський філософ та 
естетик, один з провідних представників Львівсько-Варшав-
ської філософської школи Владислав Татаркевич (1886–1980) 
не оминув увагою шукання англійських «неопозитивістів» на 
естетичних теренах, проте поставився критично до їхніх спроб 
визначити сутність наріжної естетичної категорії – «прекрасно-
го». В. Татаркевич посилається на дослідження Огдена і Річард-
са «The Meaning of Beauty», на сторінках якого запропоновано 
«…16 способів уживання слова “прекрасний”. Проте їхній реє-
стр містить багато позицій геть-бо хибних» (91, 111). 

Завдання нашої монографії не передбачають «занурення» 
у дискусії щодо сутності прекрасного. Ми лише намагалися 
показати наявність ідей «неопозитивістів» у просторі європей-
ської естетики другої половини ХХ століття як «стимулятора» 
теоретичних пошуків.

Розвиток мистецтва в умовах естетико-художнього руху «по-
стмодернізм  – пост + постмодернізм  – метамодернізм» актуалі-
зував поняття «контамінація» – забруднення, на якому наполягав 
Річардс. На думку Л. Левчук, учений був переконаний, що «есте-
тичний досвід може бути легко зруйнований, його слід захищати 
від вторгнення байдужих або навіть ворожих сил. У контексті 
розмірковувань запропонованих Річардсом, контамінація – це сво-
єрідна цензура щодо «неестетичних елементів», внесених в есте-
тичний досвід, це «девальвація естетичних цінностей» (55, 372).

Серед напрацювань англійських «неопозитивістів» Л. Лев-
чук виокремлює монографію «The Meaning of Meaning» (1923), 



26

яка витримала низку видань (дослідниця орієнтується на видан-
ня 1945 року). У цій розвідці її автори «обґрунтовують різницю 
між емотивним та символічним вживанням мови. Визнавши по-
двійне значення мови, її дихотомію, людство, на думку науков-
ців, позбудеться конфліктів між протилежними професійними 
спрямуваннями (наука – мистецтво), переконаннями (знання – 
віра), способами мислення (аналіз – інтуїція)» (57, 14-15).

Саме англійські «неопозитивісти» звернули прискіпливу 
увагу на наступний факт: «…різні речі іноді називають одним 
словом, а одну річ різними словами». У контексті такої специфі-
ки, до «емотивно-символічної» додається евокативна (від англ. 
evoke – викликати певні почуття, захоплення, спогади, зацікав-
леність) функція» (57, 15).

Слід наголосити, що Р.  Дж.  Колінгвуд належав до тих до-
слідників як Т. Еліот, Дж. Ренсон, А. Тейт, Дж. Дьюї, Р. Воррен, 
які в різні часи хоча і визнавали значення «слова», проте запере-
чували доцільність абсолютизації «мовного» фактору та перео-
цінку мистецтв, так би мовити, «мовної орієнтації» за рахунок 
тих його видів, які не співпрацюють зі «словом»: окремі жанри 
музики, балет, скульптура, живопис і графіка.

Р.  Дж.  Колінгвуд, присвячуючи проблемам мови окремий 
підрозділ у монографії «Принципи мистецтва», наводить на-
ступний приклад: «Одного разу мені довелося чути як шести-
місячна дитина проводила кожний ранок годину або дві в екс-
периментах з вимовою голосних звуків. Дитина в такий спосіб 
відкривала для себе численні, які не існують в англійській мові 
(наприклад, арабські) приголосні. Пізніше, коли виявилось, що 
ці звуки непотрібні в рідній мові, вони зникли й з її вжитку» 
(117, 219).

Нам видається, що цей доволі несподіваний приклад наве-
дений Р. Дж. Колінгвудом слід розглядати як своєрідний відго-
мін його інтересу, по-перше, до різних моделей європейського 
футуризму, по-друге, до «звуку», що виступає для нього об’єк-
том теоретичного аналізу, по-третє, долученістю англійського 
науковця до дискусій щодо естетико-художньої правомочності 
«звукової» та «кольорової» поезії. У контексті означеного, вар-



27

то звернутися до прикладу з творчості видатного представника 
української поезії Михайля Семенка, котрий експериментував 
з так званим фонетичним футуризмом. 

У монографії С.  Холодинської «Михайль Семенко: культу-
ротворчі пошуки на теренах українського футуризму» (2018) 
процитовано фрагмент з «фонетичної поези» «В степу» (1914): 

    вн с ті к
    пі к к
    нуп
    льо лі льо п
    ні с вн к
    пі
    льо вн ль ті
    пі с к к
    ну лі льо льо
    тк

Коментуючи цей експеримент, С.  Холодинська зазначає 
наступне: «Навряд чи знайдеться сьогодні людина, яка стане 
захищати поезію такого плану, але водночас сам факт її напи-
сання – подібний досвід присутній у спадщині й інших поетів 
футуристичного спрямування є, з одного боку епатажем, а з ін-
шого – прикладом «футуристичного радикалізму», який прого-
лошував право експериментувати не тільки зі словом, а й з абет-
кою чи з фонетикою, примушуючи набір звуків “передати” 
безкрайність та порожність степу» (96, 66). 

«Фонетична поеза», написана М.  Семенком у 1914 році, 
відбиває атмосферу футуристичних шукань, в просторі яких 
дискутувалася можливість створення як «фонетичної» (звуко-
вої), так і «кольорової» поезії. Р. Дж. Колінгвуд, який загалом 
скептично поставився до авангардистських експериментів, як 
сучасник цього періоду у розвитку європейського мистецтва не 
міг «не зреагувати» на уподобання його представників.

У контексті матеріалу, що його ми розглядаємо, слід також 
звернути увагу на вплив англійського «неопозитивізму» на амери-
канську естетику, починаючи від 30-х років ХХ століття. Ця «мапа 
знань» пройшла повз увагу Р. Дж. Колінгвуда, проте він, хоча і опо-



28

середковано, підтвердив як сам факт її теоретичних спрямувань, 
так і справедливість переважної більшості висновків. 

Правомочність нашої позиції підтверджує наукова розвідка 
«Art as experience» (1934) відомого американського філософа, 
педагога, естетика Джона Дьюї (1859–1952), який обґрунтував 
філософсько-педагогічні засади прагматизму. Свою теоретич-
ну позицію щодо естетико-мистецтвознавчого зрізу «прагма-
тизму» Дж. Дьюї формував у полеміці саме з А.А. Річардсом, 
критикуючи його за «психологізацію» естетики. Повністю не-
сприйнятливим Дьюї вважав твердження Річардса щодо «кра-
си» як «проєкції почуттів», що перетворювало її на «звичайний 
психологічний ефект».

При цьому, наголошує Л.  Левчук, критикуючи Річардса, 
американський науковець «продовжив розроблення натураліс-
тичних принципів в естетиці, зокрема, намагаючись утвердити 
поняття естетичного досвіду як заключного етапу всіх процесів 
природи» (55, 372). Саме феномен «природа» і визначав і забез-
печував для Дьюї право оперувати поняттям «натуралістична 
естетика», адже йшлося про повернення природи до самої себе 
завдяки естетичному досвіду.

Позитивно оцінюючи потенціал теоретичного діалогу 
«А.А. Річардс – Дж. Дьюї», слід, на нашу думку, враховувати 
той важливий факт, що ідеями англійських «неопозитивістів», 
так би мовити, наснажувався і Томас Манро (1897–1974) – зем-
ляк Дж.  Дьюї, філософ, естетик, теоретик мистецтва, широко 
відомий і як засновник «Американського товариства естетиків» 
(1942), і як багаторічний редактор «Journal of Aesthetics and Art 
Criticism» (1945–1964).

У контексті питань, які ми розглядаємо, доцільно враховува-
ти, що саме Т. Манро завершив трансформацію «натуралістич-
ної» естетики в наріжні принципи «наукової естетики». Логіку 
руху цих складних і суперечливих процесів показово відбито 
в дисертаційному дослідженні української естетки А.  Шеля-
кіної «Засадничі принципи «наукової естетики» Томаса Ман-
ро» (2008), яка наголошує, що «… значний вплив на життєві та 
творчі пріоритети естетика (Т. Манро  – М.Т.) справила співп-



29

раця з Дж.Дьюї та його прагматична концепція». Деталізуючи 
тези свого дослідження, А. Шелякіна акцентує: «… естетичні 
погляди Т.  Манро, які трансформувалися у “натуралістичну” 
естетику, сформувались на основі дослідження та переосмис-
лення як принципів класичної естетики й філософії, так і на 
підґрунті посткласичної та некласичної естетичної свідомості – 
позитивізму О. Конта, біоеволюційної та психологічної концеп-
ції Г. Спенсера, прагматизму Дж. Дьюї, “науки про мистецтво” 
М.  Дессуара, “емотивно-евокативної” природи мови А.А.  Рі-
чардса та Ч. Огдена» (104,12). Підсумовуючи свої міркування, 
А.  Шелякіна робить досить симптоматичний висновок щодо 
спорідненості доробку Т.  Манро з «культурним надбанням 
людства»: «синтез різноманітних теорій», з одного боку, «спри-
яє широкому погляду на факти», а з іншого  – «теоретичному 
й практичному дослідженню всіх видів мистецтва, художнього 
досвіду й поведінки людей» (104, 12).

Усі персоналії, наукові ідеї яких були нами задіяні у цьому 
підрозділі, сповідують принцип «межевого аналізу», сучасна 
гуманістика, як відомо, надає перевагу поняттям «міжнауко-
вий» або «міждисциплінарний», актуалізуючи творчо-пошу-
кове спрямування низки наук, що забезпечили гідний рівень 
гуманітарного знання упродовж першої половини ХХ століття. 
Окрім цього, принаймні на європейських теренах, була досить 
чітко окреслена та проблематика, що виявилася наріжною у по-
дальшому русі як естетики, так і мистецтвознавства. 

Англійські «неопозитивісти», які на початку ХХ  століття, 
так би мовити, перехопили теоретичну ініціативу у французь-
ких «позитивістів», помітно розширили дослідницьку пробле-
матику, залучаючи у простір власних наукових інтересів зокре-
ма і феномен «естетичного досвіду», і низку «мовних» питань, 
і з’ясування співвідношення «природа – мистецтво», осторонь 
яких не залишився і Р. Дж. Колінгвуд. 

Вочевидь, монографію «Принципи мистецтва», що є наріж-
ним предметом нашого дослідження, слід вважати не формально 
завершальним етапом в науковій кар’єрі англійського філософа, 
ще раз артикулюємо, що вона вийшла друком у 1938 році, а й пра-



30

цею, де він сподівався представити сталу і відпрацьовану теоре-
тичну позицію щодо історико-філософського, естетико-психоло-
гічного та мистецтвознавчого аспектів гуманітарного знання.

1.2. Джерелознавчий потенціал «Автобіографії»

Присвятивши перший розділ монографії реконструкції діа-
пазону теоретичної спадщини Р. Дж. Колінгвуда й акцентуації 
на життєвих і наукових трансформаціях, що супроводжували 
видатного історика науки, ми звернулися до феномену «тран-
сформації» задля артикуляції на специфіці пошуків теорети-
ка на теренах англійської гуманістики. Натомість у підрозділі 
«Джерелознавчий потенціал “Автобіографії”», спираючись на 
засадні положення «Автобіографії» ученого, відтворимо його 
бачення власного життя у всіх можливих вимірах.

На нашу думку, перш ніж використати «Автобіографію» за-
для фіксації її джерелознавчого потенціалу, слід здійснити хоча 
б стислий огляд процесу входження феномену «автобіографія» 
як такого в європейський історико-культурний простір. В озна-
ченому контексті своєрідним орієнтиром наразі є дослідження 
А.  Литвиненко «Еволюція жанру автобіографії у європейській 
культурі» (2023), в якому наголошується, що його витоки «беруть 
початок із давньогрецької літератури, хоча сам термін “автобіо-
графія” виник на теренах Європи у XVIII столітті». А. Литвинен-
ко наголошує, що «сучасні тенденції в автобіографії значно від-
різняються від тих, що були притаманні цьому жанру первинно. 
Початковий фокус на “bios” автобіографа з ХІХ століття перемі-
стився на “graphia” в тексті теперішньому» (61, 171).

Всебічно відпрацьовуючи термін «автобіографія», А.  Лит-
виненко приділяє неабияку увагу відомому англійському пое-
тові Роберту Сауті (1774–1843), маючи на увазі «неформальну 
автобіографію», яку він «написав у листах до друга між 1820–
1825 роками» і яка «яскраво відображає його життєвий досвід» 
(61, 171). Принагідно наголосимо, що у статті А. Литвиненко 



31

фігурують прізвища українських науковців – І. Гетьман, Н. На-
горна, С. Росовецький, які вважають «автобіографію» предме-
том самостійного теоретичного аналізу. Для нас звернення до 
означеного матеріалу вкрай важливе задля фіксації наступного 
факту, а саме: «Автобіографія» Р. Дж. Колінгвуда писалася в той 
період, коли, принаймні на англійських теренах вже оперували 
терміном «автобіографія» і, наслідуючи приклад Р. Сауті, праг-
нули осмислити власний життєвий досвід.

Оскільки «Автобіографія», яка створювалася Р.  Дж.  Ко-
лінгвудом упродовж життя, до сьогодні практично не відома 
на теренах української гуманістики, вона природно стимулює 
до розгляду й осмислення. Ми дещо ескізно торкнулися певних 
її фрагментів на початку реконструкції життєво-наукового шля-
ху видатного вченого, однак ця доволі ґрунтовна робота здатна 
розширити межі нашого знання і щодо наукового і «особистіс-
ного» оточення Р. Дж. Колінгвуда і щодо його ставлення до кон-
кретних історичних подій та ін.

Структуру «Автобіографії» англійського ученого формують 
окремі розділи, в яких Р. Дж. Колінгвуд етап за етапом реконструює 
власне життя. Не претендуючи на всебічне представлення тексту 
«Автобіографії», ми сконцентруємо увагу на тих фактах, які, за ви-
могами «біографічного методу» вважаються обов’язковими. 

У контексті означеного, зафіксуємо увагу на розділі «Дрібні 
філософи», матеріал якого дає уявлення про професійну орієн-
тацію Р.  Дж.  Колінгвуда на теренах філософського знання. Ви-
значення «дрібні філософи» автор «Принципів мистецтва» засто-
совує до своїх оксфордських викладачів, з якими він зіткнувся 
у 1910 році. Філософію у майбутнього теоретика викладали ті, 
хто поділяв погляди Томаса Хілла Гріна, який стояв на позиціях 
«гегельянства». Коло його прибічників сформували Ф.Г. Бредлі, 
Б. Бозанкет, У. Воллес та Р. Л. Неттлшіп. Показово, що деякі з цих 
«дрібних філософів» згодом посядуть досить високі позиції в іє-
рархії як англійських, так і європейських філософів.

На думку Р.  Дж.  Колінгвуда, характеристика «гегельянці» 
стосовно означених науковців не зовсім коректна, оскільки 
вони насамперед повставали проти традицій англійсько-шот-



32

ландської філософії середини ХІХ століття. Однак, так би мови-
ти, головний парадокс ситуації полягав у тому, що названі «ге-
гельянці», за твердженням Р. Дж. Колінгвуда, скоріше чули про 
гегелівську філософську систему, ніж знали її, зосередившись 
на опануванні ідей І. Канта.

Хронологічно «школа Гріна», як зазначено в «Автобіогра-
фії», проіснувала між 1880–1910 роками, маючи єдине реальне 
досягнення пов’язане з напрацюваннями деяких учнів, які де-
монстрували інший рівень опанування філософським знанням. 
Зокрема, Р.  Дж.  Колінгвуд зазначає, що «школа Гріна» лиши-
ла після себе кількох професіоналів нового ґатунку, «кращими 
серед котрих були Дж.  А.  Сміт, учень Неттлшіпа, і Г.  Іоахім, 
близький друг Бредлі. Обидва вони пізніше стали моїми близь-
кими і улюбленими друзями і я не здатний думати про них без 
почуття вдячності й захоплення. Одначе я не можу не визна-
ти, що школа до якої вони належали зазнала краху» (116, 10). 
Водночас Р. Дж. Колінгвуд додає до основного тексту наступну 
примітку: «Я з великим смутком згадую прізвище Іоахіма. Він 
помер одразу ж після того, як був написаний цей розділ (ідеться 
про «Дрібних філософів» – М.Т.).

Презентуючи своє ставлення до англійських філософських 
шкіл після 1910 року, Р.  Дж.  Колінгвуд констатує, що занепад 
«школи Гріна» призвів до перемоги їхніх опонентів, які назива-
ли себе «реалістами» і вважали одним з головних завдань своєї 
філософської течії критику «школи». Вироблення власного став-
лення до «реалістів» для автора «Принципів мистецтва» усклад-
нювалося тим, що він оцінював представників «школи Гріна» як 
«епігонів (від грецьк. нащадки) – термін, що виник в елліністичну 
добу. В сучасному тлумаченні, епігони – це особи, що за нових 
умов механічно відтворюють застарілі ідеї чи прийоми» (24).

Слід визнати, що Р. Дж. Колінгвуд усіма силами намагаєть-
ся демонструвати об’єктивність, оцінюючи ці школи керуючись 
власними уподобаннями. З одного боку, він віддає належне Джо-
нові Куку Вілсону  – кваліфікованому професору логіки, який 
вважався очільником «реалістів», а з іншого критикує і його, 



33

й інших «дрібних філософів» за те, що вони не пишуть власних 
книжок, а «прикриваються» старими виданнями інших авторів.

У розмові з Р. Дж. Колінгвудом сам Дж. К. Вілсон так пояс-
нив власну позицію: «Я переписую в середньому одну третину 
моїх лекцій з логіки кожний рік… Це означає, що я постійно 
змінюю свої позиції з кожного питання. Якби я публікувався, то 
кожна наступна книга виявляла б рух моєї думки. Однак, якщо 
ви дозволите читачеві дізнатися, що змінюєте власні погляди, 
він інколи не сприйматиме вас серйозно» (116, 13).

Як ми вже зазначали, Р. Дж. Колінгвуд закінчивши Оксфорд 
у 1913 році одразу ж почав там працювати. Один з його на-
ставників Є. Ф. Керрітт так само належав до школи «реалістів» 
і вимагав, аби його молодий колега відвідував якомога більше 
лекцій Дж. К. Вілсона. Оскільки Р. Дж. Колінгвуд був серед тих 
студентів, які по-справжньому цікавилися наукою, він досить 
швидко збагнув, що критика Вілсоном, наприклад, Бредлі спря-
мована на ті ідеї, які філософу ніколи не належали. Таку саму 
«теоретичну неадекватність», що спричиняла фальсифікацію 
концепцій інших філософів, автор «Принципів мистецтва» ви-
являв і в лекціях інших викладачів.

Р. Дж. Колінгвуду, за його власним свідченням, було сорок 
років, коли він писав черговий розділ «Автобіографії» під наз-
вою «Перші плоди» і констатував свою розгубленість, зіткнув-
шись чи то з непрофесіоналізмом викладачів Оксфорду, чи то 
з їхньою науковою непорядністю. Через багато років у розділі 
«Перші плоди» видатний вчений доволі відверто відтворює роз-
пач і моральні вагання 20-річного студента, який зіткнувся з та-
кою проблемою. Зокрема, Р. Дж. Колінгвуд відверто пише, що 
в сорок років він би миттєво відреагував вказавши будь-якому 
професору на його некомпетентність, але у 22–23 роки (саме 
вони артикульовані у тексті «Автобіографії» – М.Т.) подібна си-
туація була вкрай драматичною і, як зізнається Р. Дж. Колінгвуд, 
він лихоманково підшукував якісь виправдання для цих профе-
сорів. Принагідно наголосимо, що подібних, вкрай складних 
для молодої людини випадків на сторінках «Автобіографії» оп-
рилюднено декілька, що робить її доволі «щирою книгою».



34

Як засвідчує «Автобіографія», до перших вдалих «плодів» 
у становленні своєї професійної кар’єри, Р. Дж. Колінгвуд відно-
сить 1913 рік, коли він очолив археологічні розкопи. За його влас-
ним визнанням, «розкопи стали однією з найбільших насолод 
мого життя. Свого часу я навчився керувати школярами, а тепер 
я мав керувати робітниками, опікуватися їхніми потребами й здо-
ров’ям, розуміти їхнє ставлення до вирішення нашого спільного 
завдання і роз’яснювати мою власну позицію. Займаючись роз-
копами, я несподівано для себе виявився включеним у своєрідну 
експериментальну роботу лабораторії думки» (116, 16).

Слід констатувати, що метафоричне визначення «лабора-
торія думки», яке на наш погляд є яскравим «стильовим здо-
бутком» у різних модифікаціях, неодноразово з’являється на 
сторінках «Автобіографії». Взагалі, Р. Дж. Колінгвуд один з не-
багатьох вчених, кого надзвичайно цікавив сам процес виник-
нення «думки». Ця особливість доволі виразно реалізувалася 
завдяки постановці питань, на які потрібно було відповісти. Як 
зазначає англійський науковець, спочатку він висував перед со-
бою «широке запитання», яке згодом поділив на низку дрібних. 
Відповівши на кожне з них, він врешті-решт міг зрозуміти, яку 
відповідь має отримати «широке запитання».

Поступово Р. Дж. Колінгвуд усвідомлює, що діє «за рецеп-
тами», які «вже 300 років тому встановили Декарт і Бекон сто-
совно природничих наук. Обидва вони абсолютно однозначно 
стверджували, що знання приходить тільки тоді, коли відпові-
дають на запитання, які мають бути правильними й до того ж 
поставлені в належному порядку» (116, 16-17).

Автор біографічних нотаток визнає, що він читав праці й Де-
карта і Бекона, однак, тільки безпосередньо на практиці зітк-
нувшись з такою ситуацією, збагнув глибину їхніх розмислів 
щодо процесу виникнення і конкретної думки й знання загалом. 
З огляду на це, Р. Дж. Колінгвуд укотре усвідомив поверховість 
викладання філософії й в Оксфорді й в Кембриджі, де стосовно 
знань сповідувалися ідеї інтуїції або інтуїтивного прориву, що 
«замикалися» на феноменах випадковості й спонтанності.



35

На відміну від панівної в англійській філософії тенденції, 
Р. Дж. Колінгвуд укотре надає належне «досвіду», контекст якого 
передбачає глибокі знання історії філософії. Надалі учений досить 
активно займався викладацькою діяльністю і на сторінках «Авто-
біографії» доволі щедро ділиться прикладами методичних засад, 
що виступили опертям процесу освоєння практики передачі сту-
дентам філософських знань. Як засвідчує текст «Автобіографії», 
Р. Дж. Колінгвуд використовував авторські відкриття видатних фі-
лософів минулого, спираючись при цьому на потенціал аналогії.

Доцільно наголосити, що значний морально-психологічний 
акцент в «Автобіографії» зроблено на подіях 1914 року, року 
початку Першої світової війни, що припинила творчі пошуки 
молодого Р.  Дж.  Колінгвуда у викладацькій сфері. Підсумову-
ючи довоєнні роки та початок своєї кар’єри в стінах Оксфорду, 
він, з властивою йому іронією, порівнює себе з «великим жи-
вописцем», біографи якого назвали б перші роки викладання 
в Оксфорді «ранньою манерою» творчості.

Проте, поза будь-яким іронізмом, Р.  Дж.  Колінгвуд остаточ-
но утвердився у хибності тих шляхів викладання філософії, які 
сповідували й представники «школи Гріна» і «реалісти», а отже 
відпрацьовував авторський орієнтир, не підміняючи філософію 
викладанням «загальної історії». Окрім цього, молодий науковець 
утвердився в розумінні професійної підготовки викладачів, а «про-
фесіоналізм» стане наріжним кредо в його подальшій роботі.

У наступному розділі «Автобіографії», який Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд назвав «Запитання і відповідь», науковець згадує як че-
рез кілька років від початку війни він опинився в Лондоні, де 
працював у відділі розвідки морського міністерства, що було 
розташоване у приміщенні «Королівського Географічного то-
вариства». Щоранку він мусив пройти повз меморіал Альбер-
та, який, на думку Р. Дж. Колінгвуда, був не просто невдалим, 
а жахливим. Він спрямовував свою агресію на Скотта – автора 
цього меморіалу: «сказати, що Скотт був поганим архітектором, 
означало б обмежитися простою тавтологією; заявити, що про 
смаки не сперечаються, означало б відійти від розв’язання про-



36

блеми, але цього разу за допомогою suggestio falsi (помилкова 
передумова – М.Т.)» (116, 21).

Заперечення «потворної» роботи Скотта, спонукало 
Р.  Дж.  Колінгвуда висунути кілька вкрай важливих запитань, 
які, так би мовити, безпосередньо стосувалися естетико-мис-
тецтвознавчої проблематики. Одне з перших звернене до ар-
хітектора: Чи хотів він створити потворний меморіал? Тоді як 
наступні торкалися спроб зрозуміти самого себе: Чи бачать інші 
те, що бачить він сам? Що за прірва пролягає між створенням 
архітектурного витвору і його сприйманням?

Отже, Р.  Дж.  Колінгвуд доволі емоційно описує свої страж-
дання щодо необхідності кожного ранку проходити повз архітек-
турну споруду, яка дратувала його. При цьому він не розкриває 
жодної інформації з приводу своєї діяльності у відділі розвідки 
морського міністерства, однак з відчутним полегшенням конста-
тує факт завершення війни й повернення до Оксфорду. У перших 
рядках розділу «Занепад реалізму» автор біографічних нотаток 
доволі щиро зізнається, що в Оксфорд він повернувся перекона-
ним й послідовним опонентом «реалістів». Наразі особливо на-
голосимо, що свою позицію стосовно теоретичної орієнтації цієї 
філософської школи Р. Дж. Колінгвуд ніколи не змінював.

На нашу думку, доцільно констатувати, що ані війна, ані 
робота на англійську розвідку, ані несподіване для самого 
Р. Дж. Колінгвуда небайдуже ставлення до зразків англійської 
архітектури, не припинили пошуків науковця на філософських 
теренах. Як свідчить текст «Автобіографії», саме у 1914 році 
учений починає активно використовувати поняття «критик», 
розмірковуючи над межами як його обов’язків, так і можливо-
стей. Окрім поняття «критик», Р. Дж. Колінгвуд вводить в тео-
ретичний ужиток поняття «механізм критики», яке демонструє, 
що критичне ставлення до конкретних філософів є не «спонтан-
ним продуктом», а результатом вироблення власної позиції, що 
наснажується повагою до науки загалом і філософії зокрема. До 
того ж Р. Дж. Колінгвуд зізнається, що від 1914 року він прагнув 
всебічно розглянути питання «обґрунтованості критичних ме-
тодів «реалістів», визнавши, врешті-решт, їх «необґрунтовани-



37

ми». А у 1917 році науковець пише, за його словами, невелику 
книгу «Істина і суперечність», де систематизує свою позицію 
щодо означеного теоретичного контексту.

Доволі детально Р. Дж. Колінгвуд фіксує, з одного боку, своє 
цілком усвідомлене бажання внести «свіже повітря» у застарілі 
форми викладання філософії на оксфордських теренах, а з ін-
шого  – стикається з тим, що «реалістів» повністю влаштовує 
«університетський стан» цієї гуманітарної науки. «Реалісти» 
всіма силами відстоювали традиційні засади, які їх задоволь-
няли не думаючи про дискусії, що могли б продемонструвати 
застарілість ідей «реалістичної» філософії.

Р. Дж. Колінгвуд, який був переконаний у дієвому характе-
рі дискусій і розробляв та осмислював методику їх реалізації, 
писав доповіді, «побудовані» на аргументах, що спростовували 
«реалізм», формулював запитання до супротивників, на які вони 
або не могли, або не вважали за необхідне відповідати, зіткнув-
шись із таким міцним консерватизмом, подолати який молодо-
му викладачеві було практично неможливо. Врешті-решт, уче-
ний був змушений прилюдно охарактеризувати «реалістів» як 
«злісних банкрутів сучасної філософії».

Водночас така жорстка оцінка не затьмарила властивого 
Р. Дж. Колінгвуду бажання розібратися в причинах «банкрутства», 
відділити «кукіль від пшениці», віддаючи належне тим «реаліс-
там», які хоч і спираючись на хибні початкові засади, здатні бути 
осмислювати свої помилки. Р.  Дж.  Колінгвуд орієнтується на 
чинну серед філософів думку, що в окремих випадках і помилка 
і помилкове твердження може бути «рушієм інновацій». Ідеться 
про своєрідне використання специфічного дослідницького при-
йому, відомого під назвою «метод доведення від супротивного».

У тексті розділу «Занепад реалізму» слід звернути увагу на на-
ступний фрагмент: «… “реалістична” школа записала у свій актив 
такі книги, як “Простір, час і божество” Александера та “Процес 
і реальність” Вайтхеда. Однак навіть ці видатні твори доводять 
мою тезу. Кожний з них (творів – М.Т.) являє собою систему на-
турфілософії так, як вона розумілася посткантіанцями» (116, 25).



38

Подальший текст розділу являє сукупність аргументів, що 
мусять переконати фахівців у помилковості тез тих авторів, які, 
за словами Р. Дж. Колінгвуда, написали видатні твори. Окремі 
з них видається за доцільне реконструювати, аби відобразити 
поступовий процес філософського формування англійського іс-
торика науки, що згодом забезпечило йому статус «видатного».

Щодо аргументів, які дають змогу Р.  Дж.  Колінгвуду за-
фіксувати помилковість, передусім «початкових» засад у до-
слідженнях Александера та Вайтхеда, на думку автора біогра-
фічних нотаток, філософія природи Александера «більш чітко 
змодельована за “Критикою чистого розуму” Канта». Наразі 
Р.  Дж.  Колінгвуд згадує, що Кант планував написати працю 
«Метафізика природи», але цей задум залишився нереалізо-
ваним. За твердженням Р.  Дж.  Колінгвуда, дослідження Алек-
сандера певною мірою нагадує плани Канта. Що ж до книги 
Вайтхеда, вона в окремих фрагментах копіює праці Гегеля. При 
цьому Р.  Дж.  Колінгвуд змушений зазначити, що знайомство 
Вайтхеда з працями Гегеля є досить поверховим.

На нашу думку, Р.  Дж.  Колінгвуд доволі предметно зану-
рився у «проблематику» «реалістів», оскільки одним з перших 
помітив, що серед цієї школи є філософи, які не виступають 
апологетами теоретичного спрямування цього професійного 
товариства. Так, у поле Р. Дж. Колінгвуда потрапляє Прічард – 
один з ідеологів «філософії моралі», яку розглядали як сегмент 
«реалістичної» філософії, мав сміливість заявити у 1912 році, 
що «філософія моралі, як її розуміли до цього часу, була засно-
вана на помилкових засадах» (116, 25).

Принагідно наголосимо, що так звана «моральна філосо-
фія» була заснована ще Сократом. Вона передбачала осмислен-
ня прикладів суперечливих вчинків людини, наслідком яких 
виступала конфліктна ситуація. У такому вигляді, не зазнавши 
помітних змін «моральна філософія» проіснувала до межі ХІХ–
ХХ століття, принаймні на цьому наполягав Р. Дж. Колінгвуд.

Гарольд Артур Прічард, який народився у 1871 році, на 
початку ХХ  століття був уже доволі відомим фахівцем, якого 
цікавило широке коло морально-етичних проблем. Віддаючи 



39

належне Сократу, він не був впевнений, що «філософія мора-
лі» – нова назва, що прийшла на зміну «моральнісній філосо-
фії», за значний історичний період не зазнала жодних змін. 

Намагаючись оновити таку гуманітарну науку як етика, 
Г. А. Прічард запропонував розглядати її не як опис поведінки 
людини й оцінки її позитивних чи негативних вчинків, саме це 
й артикулює «моральнісна філософія», а розробити для «філо-
софії моралі» вагоме науково-теоретичне підґрунтя. Як зазна-
чає Р. Дж. Колінгвуд, саме Прічард починає оперувати поняттям 
«моральна свідомість» і стверджує, що воно так само піддаєть-
ся науковим вимірам, як «вивчення руху планет».

Хоча і дещо стисло, Р. Дж. Колінгвуд розглядає і наслідки 
діяльності школи «реалістів», представники якої, за його висло-
вом, успішно виховували з англійських студентів «маріонеток» 
таких, що неспроможні були самостійно мислити й врешті-решт 
так і не збагнули, що таке філософія. Слід визнати, що опису-
ючи етапи своєї боротьби проти «реалістів», наголошуючи на 
власному, доволі складному морально-психологічному стані, 
який стимулювало оточення його колег-опонентів, Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд все ж ніколи не почувався в ізоляції.

Саме з опису свого досить непростого становища Р. Дж. Ко-
лінгвуд розпочинає розділ «Історія філософії», який багато що 
пояснює щодо його особистісної філософської позиції. Зокрема, 
англійський історик науки відзначає наступне: «Своїми філософ-
ськими ідеями я був відірваний тепер не тільки від “реалістичної” 
школи, до якої належала більшість моїх колег, а й від будь-якої 
іншої школи англійської думки, якщо не світу. Однак це не було 
пов’язано із соціальною ізоляцією. Я насолоджувався в прямо-
му значенні слова дружбою і товариством багатьох філософів як 
в Оксфорді, так і в інших містах британських островів і за кор-
доном. Я також насолоджувався їхніми філософськими бесідами, 
любив слухати їхні дискусії, беручи в них участь» (116, 26).

У доволі непростий для нього післявоєнний період, що був 
пов’язаний зі спробами «реалістів» ізолювати Р. Дж. Колінгву-
да від професійного середовища, автор біографічних нотаток 
доволі вдало реалізує потенціал «компенсації» і зближується 



40

з кількома «філософськими товариствами», члени яких спові-
дували різні філософські напрями, не концентруючись ані на 
засадах «школи Гріна», ані на «реалістичній» інтерпретації гу-
манітарного знання, де філософія в тлумачення «реалістів» ви-
ступала лише сегментом.

За біографічними спогадами Р. Дж. Колінгвуда ті доповіді та 
дискусії, що мали резонанс серед цих товариств, які періодич-
но проводили спільні засідання, також далеко не завжди задо-
вольняли його професійні інтереси. Проте їх рівень обізнаності 
з історією та теорією як філософії, так і інших гуманітарних 
наук, був значно вищий ніж той, що панував у середовищі «ре-
алістів». «Філософські товариства» відкривали перед Р. Дж. Ко-
лінгвудом «простір для спілкування», що було вкрай важливим 
в роки його становлення як науковця, такі викладача.

У проєкції часу стає очевидним, що і в студентські роки й на 
початку своєї викладацько-наукової діяльності Р. Дж. Колінгвуд 
значно випереджав своїх товаришів і колег. Його жадоба знань 
без перебільшення є вражаючою, так само, як вкрай відпові-
дальне ставлення до поняття «професіоналізм». Саме від цієї 
особистісної зацікавленості й почуття відповідальності йде від-
чуття незадоволення середовищем, в якому йому довелося фор-
муватися й набувати ознак справжнього професіоналізму.

Може видатися дивним, що Р. Дж. Колінгвуд надає стільки 
уваги і прикладам спілкування з колегами, і оцінці рівня допо-
відей та дискусій, учасником яких він був, однак не можна не 
враховувати, що йдеться як про початок ХХ століття, так і про 
англійську гуманістику, яка упродовж  століть формувалася 
на засадах традиціоналізму, а інноваційні шукання проклада-
ли собі шлях з неабиякими труднощами. Власне, саме про це 
і пише Р. Дж. Колінгвуд, згадуючи, як на засіданнях «філософ-
ських товариств» йому, тоді ще молодому науковцю, не дозволя-
лося «ставити проблему» – це робили інші члени філософської 
спільноти. Коли ж він хотів поставити запитання, відповідь на 
яке була важливою для нього, він стикався з «симптомами збу-
реної філософської совісті». Справляється враження, що поде-
куди Р. Дж. Колінгвуду бракувало «іронічного начала» аби ви-



41

словити своє ставлення як до тогочасної англійської філософії, 
так і до колег-філософів.

На нашу думку, психологічно доволі цікавим є той фрагмент 
в «Автобіографії», де Р. Дж. Колінгвуд у розділі «Історія філосо-
фії» посилається на власне дитинство: йому було шість-сім років, 
коли він уперше усвідомив, що його логіка стосовно розв’язання 
історичних проблем будуватиметься на методі «запитання – відпо-
відь». За твердженням Р. Дж. Колінгвуда, такий прорив на теренах 
дитячого мислення спонукала тактика Трафальгарської битви.

Пояснюючи цю, доволі несподівану асоціацію, вчений 
зазначає: «…я згадую тут Трафальгарську битву тому, що 
військово-морська історія була моєю дитячою пристрастю, 
а Трафальгар  – улюбленим морським б о є м» (правопис 
Р. Дж. Колінгвуда – М.Т.). Подальші спогади й розмисли щодо 
потенціалу дитячої психіки автор біографічних нотаток тран-
сформує у площину свого особистісного розуміння історії не 
з позиції її подієвості, а з позиції місця й ролі в структурі гума-
нітарного знання. Зокрема, він зазначає, що «історія – не знання 
того, які події відбувалися одна за одною. Вона (історія – М.Т.) – 
це проникнення в душевний світ інших людей, погляд на ситуа-
цію, в якій вони перебували їхніми очима й вирішення для себе 
питання, чи правильним був спосіб за допомогою якого вони 
намагалися подолати ситуацію, в якій опинилися» (116, 31).

Автор розділу «Історія філософії» пропонує своїм сучасни-
кам уявити себе на палубі військового вітрильника, «побачити» 
як він озброєний, з якими гарматами вступить у бій. Бажано по-
думки уявити його команду і, якщо ці поради будуть реалізовані, 
можна буде залишитися в межах історичного простору і вимог 
історії як науки. Якщо ж почнете фантазувати, що кораблі ру-
халися за допомогою пару, а гармати були далекобійними то, за 
словами Р. Дж. Колінгвуда, «ви одразу ж вийдете за межі історії».

Визнаний фахівець з проблем як історії, так і історії науки, 
Р. Дж. Колінгвуд засуджував будь-які фантазування з приводу іс-
торичних явищ, видатних постатей в історії людства і навіть по-
бутових деталей, якими окремі науковці безвідповідально опе-
рують у процесі відтворення конкретних подій того чи іншого 



42

історико-культурного етапу. Слід констатувати, що у моногра-
фії «Ідея історії» дослідник «працює» з двома вкрай важливими 
поняттями: «історична свідомість» та «квазіісторія». «Квазі  – 
(від лат. ніби, майже, немовби) частина складних слів, що озна-
чає «несправжній», «фальшивий», наприклад, «квазічастинка». 
(32). Послідовний прихильник оперування визначенням «істо-
рична свідомість», Р. Дж. Колінгвуд рішуче засуджував тих, хто 
дозволяв собі жонглювати фактами, що належали до «квазіісто-
рії», спотворюючи реальні історичні події.

Принагідно зазначимо, що учений приділяв увагу і про-
блемам «політичної історії», однак зосередившись на працях 
Платона «Держава» та Гоббса «Левіафан», які за його словами, 
стосуються політики, він не стільки визначився зі специфікою 
«політичної історії», скільки, вчергове, почав полемізувати з по-
милковими перекладами грецьких термінів. Ми свідомо артику-
люємо на моменті «черговості», оскільки будь-яке звернення до 
давньогрецької історії на сторінках «Принципів мистецтва» чи 
«Ідеї історії» актуалізувало болючу для Р. Дж. Колінгвуда про-
блему перекладу грецьких термінів та понять англійською.

На нашу думку, доцільно звернути увагу і на факт розбіжності 
«Автобіографії» Р. Дж. Колінгвуда з іншими документами такого 
ґатунку. Зазвичай автори «автобіографій» приділяють значну ча-
стину їх тексту фактам особистісного життя, важливим приват-
ним подіям, оточенню та ін. Натомість Р.  Дж.  Колінгвуд обрав 
дещо інший шлях. Так, події, які можна віднести до «приватного 
життя», мають місце лише у перших розділах «Автобіографії» 
і пов’язані з дитячими та студентськими роками. Значна ж части-
на тексту присвячена його професійній діяльності й вкрай важ-
ливій для Р. Дж. Колінгвуда площині, основою якої є його наукові 
інтереси: історія та теорія філософії, засади історичної науки та 
методика викладання передусім філософії. 

У назві цього підрозділу «Джерелознавчий потенціал “Ав-
тобіографії”» ми наголосили на наріжних для нас моментах, що 
презентовані у цих біографічних нотатках, оскільки переконані, 
що представлений матеріал дасть можливість краще зрозуміти 
й особистісні й науково-теоретичні орієнтири Р. Дж. Колінгвуда.



43

1.3. Актуалізація естетико-мистецтвознавчих питань  
в історико-філософських розвідках Р. Дж. Колінгвуда

Перш ніж зафіксувати загальні теоретичні спрямування 
«Принципів мистецтва», слід враховувати, що написання цієї 
розвідки припадає на кінець 20-х  – першу половину 30-х ро-
ків ХХ століття, тобто на той період, коли у просторі європей-
ської гуманістики звичайним явищем були як плюралістичність 
більш-менш аргументованих концепцій, так і проголошення 
спонтанних авторських думок. Така розпорошеність мала об’єк-
тивні причини, оскільки численні напрями «авангардизму», який 
свідомо деформував вироблені на межі ХІХ–ХХ століття естети-
ко-художні орієнтири, шукали шляхи використання нових філо-
софсько-естетичних ідей задля підсилення своєї позиції.

Розуміючи ситуацію, що на той час склалася на теренах анг-
лійської гуманістики, Р. Дж. Колінгвуд намагався, наскільки це 
можливо, чітко аргументувати свою думку. Так, «Вступ» до пре-
зентації «Принципів мистецтва» складається з шести підрозді-
лів, перший з яких «Дві умови існування теорії естетики» дає 
досить аргументоване уявлення принаймні про стан англійської 
естетичної науки першої половини минулого століття. Основний 
теоретичний «посил» Р. Дж. Колінгвуда – це намагання «рухати-
ся» на межі «філософія – естетика», тобто дотримуючись сталої 
традиції бачити в естетиці «суто» філософську науку. На думку 
Л.  Левчук, означена традиція була зруйнована німецьким філо-
софом Александером Готлібом Баумгартеном (1714–1762), який 
спираючись на грецькі поняття «естаномай, естаноме, естесі… 
увів у теоретичний ужиток новий термін «естетика», окреслив-
ши цим самостійну, специфічну сферу знання (57, 16).

Слід наголосити, що Р.  Дж.  Колінгвуду аж ніяк не можна 
закинути нехтування ролі А. Г. Баумгартена у становленні есте-
тики як самостійної науки, оскільки до сьогодні є науковці, які 
«вписують» естетику в контекст філософського знання. Щодо 
позиції Р. Дж. Колінгвуда, в окремих своїх тезах вона суголос-
на сучасному розумінню, яке базується на визнанні унікальної 



44

ролі чуттєвості: «Естетика – наука про становлення і розвиток 
чуттєвої культури людини. Таке загальне визначення випливає 
з органічної єдності двох своєрідних частин цієї науки, якими 
є: 1) специфіка естетичного як ціннісного ставлення людини до 
дійсності; 2) художня діяльність людини» (57, 4).

Доцільно констатувати: як поняття «почуття», так і низка 
його модифікацій «чуттєві дані», «чуттєве задоволення», «мне-
мічні почуття», «емоційний заряд почуття», «почуття/мислен-
ня», активно задіяні в процесі аналізу важливих питань, пов’я-
заних передусім з історією мистецтва та його сучасним, щодо 
років життя Р.  Дж.  Колінгвуда, станом. Задля пояснення ролі, 
значення й специфічної дії «чуттєвої природи людини», учений 
звертається до такого виду мистецтва як музика і наголошує: 
«Колір, форма, тембр музичного інструменту – все це може да-
вати виключну насолоду чуттєвого ґатунку» (117, 136).

Вочевидь, така «насолода чуттєвого ґатунку» в проце-
сі сприймання твору має збігатися з «особливою чутливістю 
до звуку» з боку реципієнта. У процесі поглибленого вивчен-
ня специфіки тої чуттєвості, яку виявляє й розвиває естетика, 
спрямовуючи увагу реципієнта на сприймання художніх творів, 
Р. Дж. Колінгвуд на відміну від інших науковців намагався за-
фіксувати подразник, здатний з найбільшою силою долучити 
людину до конкретного виду мистецтва. Зрозуміло, що для му-
зики, яку науковець зробив предметом аналізу чуттєвості, та-
ким подразником виступає звук.

Хоча досвід відпрацювання видової специфіки мистецтва 
в теорії естетики був вельми потужний, Р. Дж. Колінгвуд запро-
понував власний підхід до цієї проблеми, що у відповідних па-
раграфах всебічно проаналізував, адже завжди вважав музику 
найбільш складним як в естетичному, так і в психофізіологічно-
му аспектах видом мистецтва.

«Вступ» до монографії «Принципи мистецтва» викликає ін-
терес і у зв’язку з третьою його частиною «Сучасна ситуація». 
Наразі Р.  Дж.  Колінгвуд відштовхуючись від запропонованої 
раніше авторської типологізації «художник – естетик» і «філо-
соф – естетик», акцентує на сучасному стані естетики, маючи 



45

на увазі початок ХХ століття. Саме в цей період будо прокладе-
но, нехай і хиткий, але «місток» між двома типами «естетиків» 
і з’явився «третій клас теоретиків-естетиків  – поетів, худож-
ників і скульпторів, які не лінувалися навчитися філософії чи 
психології (або тому й іншому разом), які пишуть не з манірні-
стю публіциста, не з презирством посвячених, а скромно і сер-
йозно…» (117, 16). Представники цього третього класу здатні 
брати участь в дискусіях, оскільки переконані, що саме таким 
шляхом відкривається істина.

Наш стислий екскурс в історію естетики з наголосом на 
факторі «чуттєвості», якому вчений надав власного трактування 
та виокремлення низки ідей, що наголошувались дослідником 
у «Вступі» до «Принципів мистецтва», не вичерпують подекуди 
суперечливі ідеї щодо естетики як науки, якими позначена межа 
ХІХ–ХХ століття. Саме в цей період доволі резонансною стає 
теза про «множинність естетик», які нібито формуються за га-
лузевим принципом, а їх особливість визначається прискіпли-
вим інтересом чи то до психології, чи то до філософії, у сфері 
яких естетика виявляє особливі можливості.

Авторські оцінки цієї доволі специфічної тенденції мають 
місце у публікаціях класика української літератури Івана Фран-
ка (1856–1916), що своєю чергою вплинули на розвідки сучас-
них вітчизняних естетиків, зокрема, І. Вернудіної, Т. Ємельяно-
вої, Т. Кривошеї, О. Оніщенко.

З огляду часу стало зрозумілим, що саме в дослідницькому 
просторі кінця ХІХ  століття слід шукати джерела, наприклад, 
«низової естетики» та її впливу на розуміння ролі вроджених 
«чуттів» – зір, слух, дотик у становлення естетичного почуття. 
На нашу думку, детальна реконструкція процесу нашарування 
нових знань доцільна як задля загальної «історії науки», так 
і задля англійської гуманістики, у простір якої органічно «впи-
сується» постать Р. Дж. Колінгвуда.

Слід також констатувати, що доволі значний розголос се-
ред тогочасних інтелектуалів викликала неординарна постать 
і дослідницькі «прориви» Чарльза Гранта Аллена (1848–1899) – 
англо-канадського письменника, есеїста, філософа та естетика. 



46

Оскільки до поглядів Гранта Аллена Р.  Дж.  Колінгвуд апелю-
вав неодноразово, нам видається важливим окреслити окремі 
аспекти його біографії, що вплинули на формування цієї, доволі 
яскравої в просторі англійської гуманістики другої половини 
ХІХ століття, особистості.

Батько Гранта Аллена був протестантським священником, 
а мати донькою 5-го баронета де Лонгей. Відтак і соціальний 
статус і міцне фінансове становище дали змогу ірландським 
емігрантам, родина певний час мешкала в Дубліні, дати сино-
ві блискучу освіту. Коли йому виповнилося 13 років, батьки 
переїхали до США, а згодом деякий час перебували у Франції. 
Остаточно осівши в Англії, Грант Аллен продовжив навчання 
в «Школі короля Едварда» у Бірмінгемі, закінчивши пізніше ко-
ледж «Мьортон» в Оксфорді.

Біля джерел багатоаспектної діяльності Гранта Аллена стоїть 
безперечно діяльність наукова, хоча вона певний час залишала-
ся в тіні його карколомних літературних успіхів, адже упродовж 
1884–1899 років він написав 30 романів, які вийшли друком, мали 
значний розголос і оцінювалися як літературне явище. Скандаль-
ний успіх припав на долю роману «Жінка, котра наважилася…» 
(1895), на сторінках якого Грант Аллен підтримав і жінок-фемі-
ністок взагалі й право конкретної жінки самостійно планувати 
власне життя зокрема. Особливо обурив сучасників захист пись-
менником жінок-покриток і насамперед його твердження «тіло 
жінки – її власність», тож вона має право «користуватися» ним 
на власний розсуд. Проте звинувачення в аморальності було чи 
не найлегшим прикладом осуду, який зазнав письменник. 

Слід констатувати, що і наукові есе Гранта Аллена – «Phys-
iological Aesthetics» (1877), «The Color Sense» (1879), «Flowers 
and their Pedigrees» (1888) – були сприйняті його сучасниками 
неоднозначно. Так теза, згідно з якою фізіологічне подразнення 
дорівнювалося до естетичного почуття, вважалася принаймні 
дискусійною, що, однак, не вплинуло на позицію самого до-
слідника. Позитивно відповівши на запитання, чи можуть фізі-
ологічні подразнення викликати естетичне почуття, він цілком 
свідомо підпорядкував естетичне фізіологічному.



47

Водночас доцільно наголосити, що стосовно конкретних 
естетичних проблем, Грант Аллен безпомилково співвідносив 
їх з уже напрацьованою історико-естетичною традицією. Зо-
крема, він сфокусував увагу на наріжній ідеї Іммануїла Канта 
(1724–1804) щодо «незацікавленості» естетичного почуття, яке, 
на його думку, виступає як найбільш віддалене від прагматич-
но-корисних вимірів. Ідея незацікавленого характеру естетич-
ного почуття активізувала інтерес Гранта Аллена до проблеми 
сприймання художнього твору, що має корегуватися його рівня-
ми. Думка ученого про розшарування твору задля повноцінного 
сприймання вочевидь була теоретично продуктивною, проте він 
її остаточно не обґрунтував.

Враховуючи рівень розвитку психології 70–80-х років 
ХІХ століття можна стверджувати, що Грант Аллен був достат-
ньо творчим дослідником, авторські ідеї якого випереджали 
загальний рівень тогочасного психологічного знання. Підтвер-
дженням цього є послідовний інтерес теоретика до «чуттів» лю-
дини, що виступають підґрунтям «почуттів». Насамперед у його 
поле потрапляють такі «чуття» як зір і слух. Саме їх Грант Ал-
лен відокремлює від інших, надаючи їм статус «інтелектуаль-
них», що, на його думку, «підіймає» зір і слух над біологічною 
суттю інших «чуттів».

Наразі видається за доцільне звернутися до книги «Око слу-
хає» Поля Клоделя (1868–1955)  – відомого французького пись-
менника, драматурга, есеїста та мистецтвознавця (33). Як відомо, 
П.  Клодель високо оцінював ті художні прийоми, якими кори-
стувалися голландські живописці, й аналізуючи самобутність 
голландського живопису, звертав особливу увагу на повільність 
з якою різні відтінки проходять крізь нескінченну низку нюансів. 

За висловом мистецтвознавця, їхня техніка вражає. Осо-
бливий інтерес у П.  Клоделя викликає вміння голландських 
живописців «закріплювати повільність руху» у лінії та формі. 
На його думку, такі константи як «простір», «вода» та «хмари», 
починають відігравати самостійні ролі. Так, «простір» вступає 
в союз з порожнечею, а «вода на безкрайній рівнині “приманює” 
до себе “хмари”». І поступово, стверджує мистецтвознавець, 



48

«починаєш бачити – я ледве не сказав “чути” – як із цієї змови 
стихій народжується якась горизонтальна мелодія…».

Науковці до сьогодні зацікавлено ставляться як до намагань 
Гранта Аллена упорядкувати проблему «чуття – почуття», так 
і чітко окреслити власне розуміння співвіднесеності «фізіо-
логія – психологія – естетика». У такому напрямі грантівську 
спадщину аналізує на сторінках монографії «Художня творчість 
у контексті гуманітарного знання» (2001) О. Оніщенко, зокре-
ма, зазначаючи: «…учений підкреслював, що структуруючи 
естетичне почуття, акцент як правило робиться на так звані 
“інтелектуальні почуттєві органи” – зір, слух, дотик. Натомість 
з кола зору теоретиків випадають нюх і смак, які мають відвер-
то “фізіологічні ознаки”, а отже позбавлені “виходу” в естети-
ко-мистецьку площину» (73, 83). Принагідно наголосимо, що 
Р. Дж. Колінгвуд згадує Гранта Аллена саме як теоретика, ідеї 
якого мали певний розголос у ХІХ  столітті, тоді як в умовах 
ХХ  століття, на його думку, він «лишається найвизначнішим 
представником цієї течії» (117, 124).

Означена тенденція щодо «множинності естетик» добре відо-
ма, що дозволяє концептуалізувати «психологічну» та «формаліс-
тичну» естетику. При цьому його ставлення до цих двох «типів» 
естетики вочевидь різне, оскільки «психологічна» є похідною від 
«психології» – історично сформованої, теоретично потужної гума-
нітарної науки, а підґрунтям «формалістичної», Р.  Дж.  Колінгву-
дом, є «форма», а це лише структурний елемент художнього твору.

Оперування засадами «психологічної» естетики, біля вито-
ків формування якої стояли Г. Фехнер, В. Вундт, О. Кюльпе, для 
англійського вченого є спробою знайти переконливі аргументи 
задля демонстрації обмеженості «технічної теорії мистецтва», 
що базувалася на визнанні важливої ролі «ремесла» в процесі 
створення художнього твору й функціонування мистецтва як 
«засобу» відображення дійсності.

Наразі акцентуємо, що витоки «технічної» теорії сягають 
доби античності. Саме цю її «часову тривалість» і намагаєть-
ся реконструювати Р.  Дж.  Колінгвуд звертаючись до діалогу 
Платона «Держава» та арістотелівської «Метафізики». Як відо-



49

мо, предметом обговорення для двох давньогрецьких філосо-
фів було «правосуддя»: «Чи є воно ремеслом і чи є ремеслом 
«не – правосуддя?». Р. Дж. Колінгвуд не оминає увагою і дещо 
скептичне зауваження Арістотеля, який у «Метафізиці» цитує 
діалог Платона «Тімей», де стверджується, що «стосунки між 
богом і світом є прикладом стосунків між ремісником та арте-
фактом» (117, 29). Принагідно наголосимо, що Р. Дж. Колінгвуд, 
як фаховий історик науки, отримував щире задоволення «зану-
рюючись» у нюанси колишньої полеміки на філософських тере-
нах. Слід визнати, що приклади цих «полемік» він неодноразо-
во використовує на сторінках «Принципів мистецтва».

Ключовим словом у процитованих тезах щодо витоків «тех-
нічної теорії мистецтва» є «засіб», оскільки саме він безсумнівно 
властивий мистецтву, здатний водночас зруйнувати естетичну «на-
повненість» твору. Проте Р. Дж. Колінгвуд оминув увагою теорію 
«мистецтва для мистецтва» видатного французького поета, про-
заїка, естетика, літературно-мистецького критика Теофіля Готье 
(1811–1872), який доклав значних зусиль, аби хоча б на теоретич-
ному рівні відокремити мистецтво від «засад» чи «функцій».

Т. Готьє, по суті, примушував своїх сучасників збагнути, що 
мистецтво загалом і художній твір зокрема – це «предмет», що 
має розглядатися в просторі дії естетичного начала. Оскільки 
теорію «мистецтва для мистецтва» підтримали Г. Флобер, бра-
ти Гонкури, Ш. Бодлер – видатні сучасники Готьє, ігнорування 
естетичної сутності мистецтва Р.  Дж.  Колінгвудом видається 
принаймні дивним.

Водночас принциповою є позиція Р.  Дж.  Колінгвуда щодо 
введення у контекст аналізу мистецтва поняття «ремесло»  – 
досконале володіння професією, адже поза ним (ремеслом) не 
може бути створений жодний художній твір. У той саме час 
Р. Дж. Колінгвуд, як уже відзначалося, виявляє істотні недолі-
ки «технічної теорії», підіймаючи аналіз мистецтва на більш 
високий рівень  – психологічний, роблячи при цьому досить 
симптоматичне зауваження: «Для дослідника сучасної естетики 
було б добрим правилом кожного разу, коли він чує або читає 
такі твердження про мистецтво, що здаються йому дивними, 



50

спотвореними або хибними, опікуватися запитаннями, а чи не 
пов’язана ця дивність (або дивність, яка нам лише видається) 
з втратою різниці між справжнім мистецтвом і розвагами, плу-
таниною, що існує або у свідомості автора, або в його власних 
уявленнях» (117, 86).

Орієнтація на «психологічну естетику» дала змогу 
Р.  Дж.  Колінгвуду порушити низку питань, що мають теоре-
тичну вагу передусім у контексті, так би мовити, традиційної 
естетики, а саме: краса, корисне як компонент прекрасного, ви-
тончені мистецтва, «художник – естетик», «філософ – естетик», 
«справжнє мистецтво», творчість та її модифікації. При цьому, 
дослідник найбільш прискіпливо вивчає як «уяву», так і те, що 
«уявляється»: почуття, які «уявляються», хоча і не існують ре-
ально, кольори чи звуки, що не існують, але чітко «уявляються». 

Слід визнати, що Р. Дж. Колінгвуд, спираючись на вимоги 
«психологічної естетики», відтворює різні зрізи «уяви», атри-
бутуючи її і як компонент у теорії мистецтва і як зв’язок зі сві-
домістю. Така позиція дає сьогодні можливість оцінювати її як 
підтвердження та підтримку ідеї І. Канта про уяву, що формує 
«зв’язок між відчуттям та розумінням» (117, 206-207). Внаслі-
док різноаспектного підходу до «уяви», цей елемент психології 
творчості починає посідати помітне місце в теорії мистецтва.

Як уже наголошувалося, Р.  Дж.  Колінгвуд приділив відпо-
відну увагу і «формалістичній естетиці», представниками якої 
виступали Р. Ціммерман, Е. Ганслик, А. Гільдербрандт, Г. Маре, 
Й. Дурдік. На думку прихильників «формалістичної естетики», її 
теоретичні витоки сягали межі XVIII – XIX століть. Однак най-
більш аргументованою й впливовою вважалася позиція Йоганна 
Фрідріха Гербарта (1776–1841) – німецького психолога, філосо-
фа, естетика та педагога. Закінчивши Єльський університет, Гер-
барт захопившись ідеями Канта та Фіхте, спробував поєднати їх 
з настановами Парменіда – видатного грецького мислителя, який 
прагнув довести, що у світі все «єдине й неділиме».

Серед ідей, які для Й. Ф. Гербарта відігравали значну роль, 
виокремимо наступні:



51

1.  Доцільність розвивати психологію на математичних заса-
дах, адже приєднання до психології математики сприяло б появі 
нових аспектів у розвитку й збагаченні психологічного знання.

2.  З’ясування природи свідомості та спроба її структуру-
вання. Як приклад, що відповідав рівню тогочасних знань про 
свідомість, Гербарт передусім окреслив сфери «ясна свідомість» 
та «ясність свідомості».

3.  Констатація наявності «позасвідомого» і таким чином 
підтвердження правомочності історико-філософської традиції 
щодо структурної складності психіки людини.

4.  Твердження, що між двома означеними сферами свідо-
мості не існує «жорстких меж», а діють «пороги», що сприяють 
її «роботі» за допомогою феномену «витіснення». Сьогодні вва-
жається, що Гербарт був першим, хто почав оперувати понят-
тям «витіснення», а психоаналіз лише «запозичив» його. 

5.  Аргументація «формалістичної естетики» була необхідна 
Гербарту як структурний елемент його педагогічних розвідок.

На думку теоретика, естетичне задоволення досягається 
завдяки попередньому «вимірюванню» співвіднесеності таких 
чинників як симетрія, пропорція, ритм, гармонія. При цьому 
мистецтвознавчий аналіз зводився ним до розгляду структур-
них елементів художнього твору – мімезис, канон, стиль, образ, 
форма, значення яких актуалізував саме Гербарт. Принагідно за-
значимо, що за часів його наукової діяльності, поняття «худож-
ній метод» ще не було введено в теоретичний ужиток. 

Звернення Р.  Дж.  Колінгвуда до «психологічної» та «фор-
малістичної» естетики, підтверджень реальності ідеї «множин-
ності естетик», пов’язане імовірно з кількома причинами, серед 
яких чи не найважливішою є усвідомлення автором «Принципів 
мистецтва» факту, що його праця оприлюднюється в добу роз-
квіту «авангардизму». Утвердження в європейському культурно-
му просторі таких художніх напрямів, як «футуризм», «кубізм», 
«дадаїзм», «абстракціонізм», «сюрреалізм» та їх синтезованих 
зразків – «кубофутуризм». «супрематизм» засвідчило, що само-
достатнім фактором руху «нового» мистецтва виступає «форма».



52

Успішний розвиток французької, італійської та німецької 
моделей «авангардизму» поступово змінював естетико-художні 
орієнтації як реалізм, натуралізм, символізм, які досить упевне-
но почувалися наприкінці ХІХ століття.

Аналізуючи засоби відтворення дійсності в процесі естети-
ко-мистецтвознавчого аналізу різних періодів у розвитку мис-
тецтва, Р.  Дж.  Колінгвуд звертається до мімезису, відображен-
ня, фотографічності, копіювання. При цьому він робить досить 
симптоматичне зауваження: «Зображення тварин-демонів, зро-
блені Брейгелем, «Соната привидів» Стріндберга, оповідання 
жахів Едгара По, фантастичні малюнки Бредслі, сюрреаліс-
тичний живопис – все суворо і буквально зображальне, проте 
світ, що зображується в цих творах є не світом здорового глузду, 
а світом марення, ненормальним або навіть божевільним світом, 
де постійно мешкають тільки божевільні, але який подекуди 
відвідує і кожний з нас» (117, 61-62).

Процитований фрагмент дає підстави зробити кілька 
висновків, які видаються нам важливими в контексті розгляну-
того матеріалу. Факт, що сюрреалістичний живопис згадується 
Р. Дж. Колінгвудом у переліку визнаних естетико-художніх за-
вдань європейського мистецтва говорить сам за себе. До того 
ж це свідчить, що англійський науковець знайомий із сюрреа-
лізмом, експерименти якого упродовж 30-х років ще остаточно 
не відокремились від дадаїстичних. Фактично, пошуки сюрре-
алістів лише набували обертів, відстоюючи право вважатися 
«серйозним» мистецтвом, твори якого можуть бути «вписани-
ми» у контекст творчих шукань Брейгеля, Босха чи Стріндберга. 
Мистецький світ побудований на маренні, має право на існу-
вання, адже згідно з Р. Дж. Колінгвудом, кожний з нас відчуває 
бажання подеколи «приміряти» на себе одяг божевільного. Це 
бажання аж ніяк не хвилює нас і сприймається нашою психі-
кою зовсім легко, оскільки наснажується розумінням того, що 
йдеться про «зображене божевілля», а «зображальність» «роз-
миває» такі почуття чи стани чуттєвості як «страх», «жах», 
«передчуття трагічного», бажання «закричати» чи позбавитися 
емоційного подразника.



53

У проєкції часу окремі висловлювання Р.  Дж.  Колінгву-
да і щодо «авангардистських» тенденцій у мистецтві початку 
ХХ століття і щодо «сюрреалістичного живопису» не видають-
ся нам ані суб’єктивними, ані тенденційними. Вкрай супере-
чливий процес становлення «авангардизму» досить детально 
реконструйований у статті О.  Оніщенко «Дадаїзм у динаміці 
розвитку європейського авангардизму» (2021), де особливий 
наголос зроблено на творчих коливаннях окремих тогочасних 
дадаїстів, які за твердженням авторки «досить легко погодили-
ся у 1924 р. приєднатися до французьких сюрреалістів» (68, 56).

Аргументуючи свою позицію, О. Оніщенко фокусує увагу на 
двох персоналіях, які у тогочасному мистецтві мали неабиякий 
вплив, дадаїст Трістан Тцара (1896–1963) та сюрреаліст Андре 
Бретон (1896–1966). Як відомо, Т. Тцара приєднався до сюрреаліс-
тів і цей крок не був спонтанним чи випадковим, адже «…Тцара 
і Бретон у період 1918–1925 років були визнаними, самодостат-
німи діячами авангардистського руху: “Дадаїстський маніфест” 
(1918) написаний Тцара, мав широкий розголос серед німецьких 
і французьких митців нової художньої орієнтації, а проведений 
Бретоном “Конгрес із захисту та визначення перспектив Нового 
духу” (Париж, 1922) показали збіг позицій цих двох реформаторів 
мистецтва як на теренах “антилітературних” явищ, так і завдяки 
тезі про “необхідність повстання всіх проти всіх”» (68, 56).

Чітких фактів, що засвідчували б долучення Р. Дж. Колінгву-
да до процесів, які мали місце в середовищі авангардистів ми 
навести не можемо, проте як теоретик, так би мовити, дотичний 
до Дж. Раскіна і вихований на традиціях класичного англійсько-
го мистецтва, він навряд чи став би під прапори «повстання всіх 
проти всіх». Водночас обізнаність із «сюрреалістичним живо-
писом», який «вписаний» ним у процес сприймання світу не 
зовсім адекватними людьми, дає змогу «схопити» підтекст на-
явний у висловлюваннях видатного мислителя.

Слід наголосити, що у різних частинах «Принципів мисте-
цтва» Р. Дж. Колінгвуд звертається до таких естетико-мистецтвоз-
навчих понять як «зображальне» та «вираз», що за життя теоре-
тика лише входили в широкий теоретичний ужиток. До феномену 



54

«зображальне» англійський дослідник «рухався» від усвідомлення 
та окреслення у своїй праці ролі «зображення» – специфічного ху-
дожнього прийому, що активно чинний у логіці творчого проце-
су, демонструючи властиву йому «пластичність» і, так би мовити, 
пристосованість» до вимог і живопису, і поезії, і кінематографа.

В умовах сучасної української гуманістики проблема 
«зображального» знайшла всебічне висвітлення в монографії 
О. Кодьєвої «Зображальне як культуротворчий феномен» (2007), 
де його значення піднято до рівня самодостатнього художнього 
чинника. Підставою до такого твердження стають наступні пу-
блікації О. Кодьєвої, де показано специфіку дії «зображально-
го» практично в усіх видах мистецтва (34).

Наприкінці 60-х років ХХ століття українські естетики по-
чинають оперувати поняттям «вираз», що виступило наріжним 
в естетичній концепції Бенедетто Кроче (1866–1952) – видатно-
го італійського філософа, естетика, автора ґрунтовного дослі-
дження «Естетика як наука про вираз і як загальна лінгвісти-
ка» (1902), яку англійською пізніше переклав Р. Дж. Колінгвуд. 
Доцільно наголосити, що автор «Принципів мистецтва» не-
одноразово звертався до робіт Б.  Кроче, висвітлюючи низку 
суперечливих проблем не лише естетико-мистецтвознавчого, 
а й історико-філософського спрямування, проте у цьому підроз-
ділі ми фокусуємо увагу передусім на феномені «вираз».

Аналізуючи запропоновану Б. Кроче інтуїтивістську модель 
творчості, який, як відомо, активно підтримував теоретичні на-
працювання Анрі Бергсона (1856–1941), Л. Левчук виокремлює 
зв’язок «інтуїції» та «виразу», на якому наполягав італійський 
теоретик. Дослідниця, зокрема, наголошує на наступному фраг-
менті з праці «Естетика як наука про вираз і як загальна лінгвіс-
тика»: «…якщо, з одного боку, Кроче розглядає інтуїцію у зв’яз-
ку з духом, то з другого, він визначає її як вираження» (54, 40). 

Принагідно наголосимо, що сьогодні терміни «вираз» і «вира-
ження» у відповідних наукових розвідках вживаються як тотожні. 
Деталізуючи заявлену тезу Л. Левчук наголошує: «Саме тут кри-
ється основний зміст розуміння філософом інтуїції. Він вважає, 
що дух, тісно пов’язаний з інтуїцією, діє інтуїтивно у трьох сфе-



55

рах: творчості, формуванні, виразі. Остання сфера (вираз – М.Т.) 
є найбільшою інтуїтивною активністю духу» (54, 40).

Вводячи в теоретичний ужиток поняття «вираз», Б. Кроче пов-
ністю «вписує» його в логіку обґрунтування ролі інтуїції у процесі 
художньої творчості. Проте, як стає зрозумілим з тексту «Прин-
ципів мистецтва», Р.  Дж.  Колінгвуда не цікавить проблема інту-
їції. Втім, до поняття «вираз» він поставився з усією можливою 
зацікавленістю, використавши його в іншому контексті порівняно 
з Кроче. Так, підґрунтям для розкриття нового аспекту в змісті по-
няття «вираз» Р. Дж. Колінгвуд обирає поняття «реальність», що 
переважною більшістю філософів оцінюється як «неоднозначна 
структура». Ця «неоднозначність», на думку англійського науков-
ця полягає в тому, що існує об’єктивна реальність і реальність, 
створена митцем. «Вираз» має примусити ці дві «реальності» ді-
яти в одному напрямку, оскільки мистецька «реальність», тією чи 
іншою мірою, є «виразом» реальності об’єктивної.

Хоча таке оперування поняттям «вираз» є найбільш важли-
вим чи навіть принциповим для Р. Дж. Колінгвуда, він використо-
вує його і в іншому контексті. Зокрема, у підрозділах «Психічний 
вираз» та «Вираз уяви», які включені в текст «Книги 2» «Тео-
рія уяви», аналізуючи феномен «психічний вираз», Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд робить наголос на тому, що «лінгвістичний вираз, а саме 
він цікавив Б. Кроче, це не єдиний спосіб виразу і природно не 
первинний. Існує ще один вид самовираження, який на відміну 
від самовираження мовного, походить незалежно від свідомості 
і є ознакою досвіду на суто психічному рівні. Його я називаю 
психічним досвідом» (117, 212). Перш ніж прокоментувати по-
зицію Р. Дж. Колінгвуда, звернемо увагу на факт використання 
тих ідей, підґрунтя яких формувалося у нього впродовж кількох 
попередніх десятиліть дослідницької роботи поступово нашаро-
вуючись. Йдеться про «досвід», «фактор», «психічне», «мовний» 
чинник, запозичені у неопозитивістів та ін.

Повертаючись до розгляду крочеанської проблеми «виразу» 
наголосимо, що «психічний вираз», на думку Р. Дж. Колінгвуда, 
значною мірою наснажується позасвідомим, адже прояви «пси-
хічного виразу» – біль, сприймання червоного кольору, «жах як 



56

емоційний заряд цього кольору» та багато іншого не контролю-
ються свідомістю, що просто не встигає за «емоційним вира-
зом», викликаним різними подразниками.

Слід акцентувати, що з одного боку «психічний вираз» 
доповнюється «емоційним виразом», а з іншого  – переважна 
більшість прикладів, які пропонує Р. Дж. Колінгвуд, стосують-
ся фізіологічного зрізу «психічного виразу». Однак означений 
«фізіологізм» неважко трансформувати у мистецьку сферу, де 
червоний колір живописного полотна чи «зіграний» актором 
біль сприймаються реципієнтом як художня, а не фізіологічна 
емоція, тобто «психічний вираз» може продуктивно «працюва-
ти» на мистецтво.

Оскільки метою нашої розвідки є поглиблений аналіз есте-
тико-мистецтвознавчої позиції Р.  Дж.  Колінгвуда, у цьому під-
розділі ми лише фіксуємо на прикладі ідеї «множинних естетик» 
чергову «трансформацію», а саме перехід англійського науковця 
від проблем гносеології чи загальнотеоретичних філософських 
питань, до вкрай суперечливого щодо реального рівня розвитку 
тогочасного естетичного знання. Заключну «трансформацію» 
упродовж 10-20-х років ХХ століття Р. Дж. Колінгвуд здійснив, 
з формального погляду, у площині теорії мистецтва, а фактично 
зосередив увагу на проблемі художньої цінності «авангардизму».

Слід враховувати, що на межі ХІХ–ХХ століття було характер-
ним поєднання естетики з мистецтвознавством і розгляд мистецтва 
як серцевини естетики. Р.  Дж.  Колінгвуд приділив значну увагу 
процесу історичного розвитку мистецтва, намагаючись об’єктив-
но оцінити навіть досвід «авангардизму», зокрема сюрреалізму, 
естетико-художні засади якого за життя англійського науковця ще 
не були як ми вже наголошували остаточно сформовані. 

Дещо несподівана для його сучасників практика зміни нау-
кових інтересів є чи не найпоказовішою ознакою дослідницької 
манери Р. Дж. Колінгвуда – одного з непересічних представни-
ків англійської гуманістики першої половини ХХ століття.



57

1.4. Дослідницький контекст «Принципів мистецтва»: 
рух від концепції «мистецтво –  

не-мистецтво» до теорії мистецтва:

1.4.1. Первісна культура як стимулятор  
«магічного»виміру мистецтва

Як вже зазначалося, практика «трансформацій», на яку ми 
спираємося в процесі реконструкції наукового шляху Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда, демонструє прискіпливий інтерес науковця як до істо-
рико-культурного становлення, так і до розвитку мистецтва. Озна-
чений контекст передбачає, що в його поле потрапляє «первісна 
цивілізація»  – термін, введений ученим у теоретичний ужиток. 
Необхідність виявлення сутності «первісної цивілізації» актуалі-
зує цілу низку чинників, серед яких помітну роль відіграє «магія».

Доцільно констатувати, що на початку ХХ  століття, у пе-
ріод коли Р. Дж. Колінгвуд працює над написанням «Принципів 
мистецтва», поняттям «магія» доволі активно оперують антро-
пологи й мистецтвознавці, до праць яких він поставився різко 
негативно: «Ця теорія (значення «магічної діяльності» в умовах 
«первісної цивілізації» – М.Т.) була запропонована для обгово-
рення сером Едвардом Тайлором у 1871 р.  («Первісна культу-
ра», гл. IV). Той факт, що її все ще вивчає в наш час сер Джеймс 
Фрейзер («Золота гілка»…) став лихоліттям для сучасної антро-
пології й усіх сфер науки, пов’язаних з нею» (117, 66).

Слід наголосити, що негативне ставлення Р. Дж. Колінгвуда 
до праць Е. Тайлора та Дж. Фрейзера поділяли далеко не всі його 
сучасники. Щобільше, згодом названі ним дослідження вияви-
лися серед тих праць, які обов’язково включають у перелік до-
сягнень гуманітарного знання. Відтак, хоча і повільно, але воно 
(гуманітарне знання) досить чітко визначалося не лише з роллю 
магії у світоставленні первісної людини, а й з осягненням місця 
мистецтва у культуротворчих процесах давнини.

Певна суб’єктивність в оцінці теоретичних здобутків інших 
дослідників виявляється у «Принципах мистецтва» неодноразо-



58

во. Проте зроблене нами зауваження, з одного боку акцентує на-
укову тенденційність і деяку упередженість Р. Дж. Колінгвуда, 
а з іншого – характеризує його як фахівця, що у вивченні низки 
питань був насамперед «авторським» дослідником, якому важко 
існувати в логіці «розгортання» усього контексту поступового 
опанування певної проблеми.

Наголошена нами специфічна манера Р.  Дж.  Колінгвуда 
у здійсненні дослідницького процесу, виявилася й упродовж ана-
лізу «магії». Сутнісні ознаки цього чинника «первісної цивілізації» 
актуалізовано завдяки виокремленню 4-х наступних положень:

1.  «Чим магія не є – псевдонаукою». 
2.  «Чим магія не є – неврозом». 
3.  «Що ж таке магія?». 
4.  «Магічне мистецтво».
У першому положенні «Чим магія не є  – псевдонаукою», 

в контексті якого Р.  Дж.  Колінгвуд фактично відмежовується 
від позицій Е. Тайлора та Дж. до «первісної цивілізації». Так, 
англійський науковець концентрує увагу на слові «магія» наго-
лошуючи, що це саме «слово», а не «термін» чи «поняття». На 
його думку, воно взагалі не містить жодного конкретного змі-
сту, а «використовується задля позначення певної практики, яка 
прийнята у «варварських» суспільствах і якою користуються 
тут, чи там у найменш «цивілізованих» й «освічених» верствах 
нашого суспільства» (117, 65). Р. Дж. Колінгвуд щиро шкодує 
з приводу того, що не маючи скільки-небудь відповідного знан-
ня про це «слово», ним оперують не тільки «звичайні» люди, 
а й науковці. Щобільше, Р. Дж. Колінгвуд стверджує, що це сло-
во – «докотилося до стану лайки».

Вчений не поділяє і того, що антропологи усі давні цивіліза-
ції «підтасували» під поняття «первісні». На думку англійсько-
го науковця, це було зроблено під тиском філософії позитивізму, 
яка «ігнорувала емоційну природу людини й зводила всі еле-
менти людського досвіду до проявів інтелекту, після чого звер-
тала увагу тільки на той тип інтелектуальної діяльності, який 
згідно з тією самою філософією був спрямований на створення 
природничих наук» (117, 66). 



59

Усе означене призвело до того, що «варвари», так за тверджен-
ням Р. Дж. Колінгвуда, антропологи називали представників будь-
яких первісних цивілізацій, займаючись «магічною діяльністю» 
були протиставлені усім тим, хто опановував «діяльність інтелек-
туальну». У логіці історичного розвитку «чаклун і вчений» були 
помилково ототожнені антропологами, оскільки обидва, вико-
ристовуючи різні засоби, впливали на природу. 

Рухаючись за розгортанням колінгвудівських тез, які мали до-
вести, що «магія – не є псевдонаукою», слід зауважити, що вдаю-
чись до критики англійських вчених він аналізує і позицію «раці-
оналістичних французьких колег», які «взялися до розробки цілої 
теорії “первісного мислення”». Насамперед Р. Дж. Колінгвуд має 
на увазі наукові розвідки Люсьєна Леві-Брюля (1857–1939) – фі-
лософа, антрополога та етнолога. Розпочавши наукову кар’єру на 
теренах філософії з монографії присвяченій Огюсту Конту вчений, 
згодом зайнявшись антропологією, обґрунтував теорію «первісно-
го дологічного мислення», в контекст якої активно залучений мі-
стичний компонент. Різні аспекти теорії «первісного дологічного 
мислення» відбиті в дослідженнях Леві-Брюля «Первісне мислен-
ня» (1922), «Надприродне в первісному мисленні» (1931), «Міс-
тичний досвід і символи первісних людей» (1938).

Саме аргументи теорії французького науковця показа-
ли, що «”варвар” має доволі своєрідний розум, що не схожий 
з “нашим”: при цьому, під “нашим” розуміється “цивілізована 
людина”. Розум “варвара”, якщо орієнтуватися на позицію Ле-
ві-Брюля, не розмірковує логічно, як це робить розум сучасного 
француза, він не отримує знань від досвіду, як це робить розум 
англійця, він думає (якщо це можна назвати мисленням) за до-
помогою методичного розвитку того, що на нашу думку є чи-
мось на зразок божевілля» (117, 67). Слід визнати, що у стислих 
розмірковуваннях Р. Дж. Колінгвуда щодо його небажання роз-
глядати магію як псевдонауку є чимало оригінальних моментів, 
проте він сам розуміє, що вони не вичерпують означеної про-
блеми й пропонує новий зріз аналізу.

Друге положення «Чим магія не є – неврозом» має, на думку 
Р. Дж. Колінгвуда, розширити коло вчених, які так чи інакше до-



60

тичні й до проблеми магії, і до специфіки мислення «варвара». 
В означеному контексті, англійський науковець звертається до 
позиції З. Фройда, який, відмовившись від містики спробував 
пояснити, що таке магія «цілком науковим шляхом»: «Він ро-
зумів, що справа вченого пов’язувати факти не з окультними 
сутностями, а з іншими фактами. Опікуючись тим самим запи-
танням, що і Леві-Брюль, чому варвари думають таким дивним 
чином?, він відповідає на нього зіставляючи запропоновані фак-
ти магії з прикладами неврозу примушування, який він дослі-
джував у своїх пацієнтів» (117, 70).

Р.  Дж.  Колінгвуд, намагаючись якомога детальніше зану-
ритися в наукові розвідки З.  Фройда, чітко висловлюється 
з приводу фройдівських порівнянь варвара, дитини й пацієнта 
психічної лікарні. Так, засновник психоаналізу, фіксуючи дея-
кі особливості психіки дитини, зазначає: «Дитина задовольняє 
свої бажання за допомогою чуттєвих галюцинацій, тобто вона 
створює відчуття задоволення за допомогою відцентрованого 
збудження органів почуття» (117, 70).

Як зазначає З.  Фройд, на перший погляд «варвар» діє як 
дитина, проте повної тотожності в діях «дитина – варвар» не-
має, оскільки «варвар» створює «моторні галюцинації»: «…він 
задовольняє свої бажання здійснюючи акт, який зображує стан 
речей про які він мріє» (117, 70).

Від «дитини» і «варвара» учений переходить до розгля-
ду психічних збочень пацієнтів з якими він працював. Поси-
лаючись на третю главу відомої праці «Тотем і табу» (1913), 
Р. Дж. Колінгвуд наголошує, що «задля ілюстрації Фройд цитує 
одного зі своїх пацієнтів – невротика, який вірив, що якщо він 
подумає про людину, ця людина одразу ж буде перенесена до 
нього, якщо він кого-небудь прокляне, ця людина помре і т.ін.». 
З. Фройд, як акцентує Р. Дж. Колінгвуд, вважав це підтверджен-
ням як віри в силу думки, так і «цікавим психологічним станом, 
що є підґрунтям всієї магічної практики» (117, 70). 

Подібне тлумачення магії англійський науковець вважає по-
милковим «ні на що не здатним» і формулює важливу тезу стосов-



61

но як «бажання», так і його «здійснення» – процесу, в якому бере 
участь магія: між ними не існує ніякого безпосереднього зв’язку. 

На нашу думку, звернення Р.  Дж.  Колінгвуда до позиції 
З.  Фройда є цілком закономірним хоча б тому, що Фройд як 
і англійський науковець не вважав вдалим ані термін «первіс-
на», ані словосполучення «первісна культура», активно ви-
користовуючи як вже наголошувалося, термін «доісторична». 
Його З. Фройд вважав більш коректним і щодо визначення лю-
дини «доісторична людина», і щодо окреслення культури «до-
історична культура».

У тих фрагментах, що у відповідних підрозділах торкаються 
психоаналізу, Р. Дж. Колінгвуд відштовхувався від поняття «не-
вроз», яке природно «потягнуло» за собою психіатричний зріз 
фройдівських міркувань щодо «доісторичної людини». На наше 
ж глибоке переконання, концепція Р. Дж. Колінгвуда виглядала 
б переконливішою, якби в контекст своїх розмислів він залу-
чив би дослідження З. Фройда, пов’язані з аналізом феномену 
«культура». Ми маємо на увазі монографію засновника психо-
аналізу «Незадоволеність культурою» (1929), яка була введена 
в український гуманітарний простір у публікаціях Л.  Левчук 
наприкінці 70-х років минулого століття. 

У сучасних умовах розгорнуте представлення цієї фройдівської 
наукової розвідки здійснила О.  Оніщенко у монографії «Культу-
рологічні виміри інтелектуальної прози: від художньої творчості 
до “ігор розуму”» (2021), акцентуючи, що «Незадоволеність куль-
турою» слід розглядати як дослідження «важливе і для самого 
З. Фройда і для відтворення специфічної атмосфери, що склалася 
на європейських теренах між двома світовими війнами» (69, 71). 

Зокрема дослідниця зазначає, що на той час З. Фройд ши-
роко відомий на європейських теренах як лікар-психіатр, так 
і науковець, який мав більш ніж півтора десятка томів наукових 
праць, мріяв «вписати» психоаналіз у ширший гуманітарний 
простір. На думку З. Фройда таким «простором», як наголошує 
О.  Оніщенко, є культура визначена засновником психоаналізу 
наступним чином: «Культура – це сума досягнень та інституцій, 
що відрізняють наше життя від життя наших пращурів з тва-



62

ринного світу і послуговують двом цілям: захисту людини від 
природи та врегулюванню стосунків між людьми» (69, 71).

Доцільно закцентувати, що процитоване визначення О. Оні-
щенко оцінює як «вкрай спрощене і таке, що знаходиться, так 
би мовити, під тиском психоаналітичних настанов, адже, окрім 
нього, на сторінках “Незадоволеності культурою” З. Фройд зно-
ву і знову повертається до аналізу сексуального та агресивного 
інстинктів, які на його глибоке переконання, супроводжують 
усі етапи еволюції від тварини до людини» (69, 71).

Авторка монографії «Культурологічні виміри інтелектуаль-
ної прози: від художньої творчості до “ігор розуму”» артикулює, 
що має право на означену інтерпретацію і дослідження праці 
«Незадоволеність культурою» і авторську оцінку більш розгор-
нутої позиції З. Фройда, оскільки ним «наголошується на про-
цесах, які були визначені “культурою”, а саме: подолання люди-
ною тваринного стану та формування моральнісного підґрунтя 
людського співіснування». (69, 71).

Слід визнати, що позиція Р. Дж. Колінгвуда більш раціональ-
на, ніж позиція Тайлора, Фрейзера, Фройда, які захоплюючись 
первісною культурою, визнавали за нею значно більші можливо-
сті, ніж вона насправді мала. Життєвий простір «варвара» – це не 
світ дитини чи невротика, а реальність живої істоти, яка формує 
його відповідно до специфіки свого мислення. Р. Дж. Колінгвуд 
погоджується говорити про «практику магії», але в жодному разі 
не приймає ідею «теорії магії», незалежно від імені та авторитету 
в науковій спільноті теоретика, який її «впроваджуватиме».

Третє положення «Що ж таке магія?» спирається на думку 
Р. Дж. Колінгвуда, за якою пояснити «магію» можна лише зверта-
ючись до мистецтва. При цьому слід наголосити, що «магія» – це 
не мистецтво, а «художня діяльність», що виявляє свій потенці-
ал за його допомогою, спрямовуючи усі свої сили на «створення 
певних емоцій» та відповідно до необхідності на їх «поступове 
збудження»: «Плем’я, виконуючи танок війни, перед тим як роз-
почати війну з сусідами, створює таким чином войовничі емо-
ції». За висловом англійського науковця, «воїни “витанцьовують” 
у собі переконаність у власній непереможності» (117, 72).



63

У процесі реалізації магічної функції танцю, постійно про-
стежуються й інші елементи «мистецтва», адже попередньо 
слід навчити відповідним рухам певну кількість воїнів, приму-
сити їх засвоїти спільний ритм, організувати «музичний» су-
провід, хоча б у вигляді войовничих криків. Важливе емоційне 
навантаження мала і поведінка «не-воїнів», які спостерігали за 
діями «танцюристів». 

Емоційну силу магії недоречно пов’язувати лише з війною, 
оскільки «варвар» добре володіючи пластикою тіла може «ви-
танцьовувати» перемогу й у вирощуванні врожаю, і в подо-
ланні хвороби та ін. Р. Дж. Колінгвуд наводить приклади, коли 
магія спираючись на потужне емоційне збудження «варвара», 
використовувалася аби викликати дощ чи припинити земле-
трус. Р. Дж. Колінгвуд, з одного боку припускає, що «варвар» 
міг вірити в потенціал власних сил, а з іншого – з властивою 
англійському науковцю іронією, зауважує: «Я готовий погоди-
тися, що «варвари» насправді поділяють такі вірування, вони не 
більш захищені від людської дурості, ніж цивілізовані люди…» 
(117, 74). Водночас вчений переконаний, що окрім магії існують 
і форми, що її спотворюють і «магія як збочення» є для англій-
ського науковця предметом окремого дослідження.

Висновок, який Р.  Дж.  Колінгвуд робить у третьому поло-
женні дещо несподіваний, оскільки він переконаний, що магія 
є необхідністю для людини будь-якого рівня і її можна «виявити 
у кожному здоровому суспільстві. Суспільство подібне нашому 
думає, що вже пережило потребу в магії, або помиляється в цій 
думці, або ж це вмируще суспільство, яке гине через недостат-
ню волю підтримувати власне існування» (117, 75).

Четверте положення «Магічне мистецтво» має на меті не 
стільки охарактеризувати саме мистецтво, скільки аргументу-
вати наявність чи відсутність у ньому естетичного компонента. 
Це мистецтво, на думку Р. Дж. Колінгвуда, може бути хорошим 
чи поганим, «проте його естетична якість, якщо і має зв’язок 
з його справжньою метою, то він (зв’язок – М.Т.) вкрай слаб-
кий» (117, 75).



64

Похідною від означеної тези є думка про низьку кваліфіка-
цію тих, хто створював магічне мистецтво, яке подекуди має ви-
гляд «карлючки – кривулі» позбавленої естетичних ознак. Об-
риси магічного мистецтва спонукають англійського науковця 
зробити стислий огляд історії мистецтва з наголосами на твор-
чих відкриттях, що мали місце від доби Ренесансу до творчос-
ті Вайльда та Кіплінга. Упродовж цього значного історичного 
періоду «вироблялися» чинники, які з одного боку формували 
естетичну сутність мистецтва, а з іншого – визначали самостій-
ні сфери художнього розвитку. Так, за твердженням Р. Дж. Ко-
лінгвуда, в історико-культурній традиції, як самостійна сфера 
окреслилося релігійне мистецтво, яке дає англійському науков-
цю привід підсилити свої аргументи щодо «за» і «проти» магії.

Принципово важливим, на думку Р. Дж. Колінгвуда, є послі-
довне відокремлення магії від релігії, оскільки магія – це збуджен-
ня емоцій, необхідних для діяльності практичного життя, тоді як 
релігія  – «це віра, або система вірувань щодо будови світу, яка 
є водночас шкалою цінностей чи системою поведінки» (117, 78). 
Відділяючи магію від релігії, Р. Дж. Колінгвуд все ж визнає, що ре-
лігія не лише має власне уявлення про «магію», а й використовує 
її. Прикладом цього є «сповідування» людиною певних релігійних 
поглядів, що на практиці виявляється використанням їх магії.

Анатомуючи четверте положення, необхідно приділити увагу 
спробі Р. Дж. Колінгвуда порівняти магію і ритуал. Означена спро-
ба в теоретичному плані доволі складна і суперечлива, оскільки 
поштовхом до появи «магії» були специфічні умови становлення 
первісної культури, а «ритуал» – це наслідок накопичення певно-
го культурного досвіду, з якого формуються «традиції». 

Серед прикладів найпоказовіших «ритуалів», що мають 
і «магічний» компонент, Р. Дж. Колінгвуд називає патріотичне 
виховання, незалежно від того, яка партійна чи суспільна орга-
нізація ним займається, оскільки усі вони замовляють поетам 
написання патріотичних віршів, композиторам  – пісні відпо-
відного спрямування, «портрети великих, пам’ятники вождям, 
воєнні меморіали, картини й п’єси, що нагадують про історичні 
події, військова музика, усі численні форми парадів…» (117, 78).



65

Ритуал супроводжує й усі види спортивних захоплень люд-
ства. Наразі Р. Дж. Колінгвуд наводить приклад полювання на 
лисиць як багатовікову традицію англійської аристократії, що 
втілює в себе і риси стародавньої магії. В окремих випадках до 
ритуалу Р. Дж. Колінгвуд додає і «церемонію», ознаку «суспіль-
но-побутового життя». Такі події як «весілля, поховання, урочи-
сті обіди, танці, різноманітні видовища (і відповідно, принайм-
ні в потенції, форми мистецтва), які … прикрашають приватне 
життя сучасних цивілізованих чоловіків та жінок» (117, 79). 
Справляється враження, що означений матеріал Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд аналізує дещо відсторонено, оскільки він сам як дослід-
ник ставиться до нього вкрай скептично.

Слід віддати належне Р. Дж. Колінгвуду, який за кожної на-
годи фіксує ланцюг понять: «магія – ритуал – церемонія» і за 
їх допомогою окреслює «сходинки», що відкривають шлях до 
формування категорій. Оскільки написання «Принципів мисте-
цтва» йшло майже паралельно з формуванням культурології як 
науки, авторська позиція Р. Дж. Колінгвуда у проєкції часу по-
стає саме у культурологічному контексті.

1.4.2. Авторський підхід до теорії «мистецтво як розвага»

Аргументувавши свою позицію щодо «магічного мисте-
цтва», Р.  Дж.  Колінгвуд «розширює» дослідницький простір 
аналізу мистецтва і вводить у нього вимір «розваги». Йдеться 
про те, що «магічне мистецтво» науковець не співвідносить 
з «розвагою», вважаючи цей художній чинник самостійним сек-
тором у логіці історико-культурного руху видів мистецтва. Вод-
ночас у тексті «Принципів мистецтва» науковець оперує двома 
«понятійними конструкціями»: мистецтво як розвага та розва-
жальне мистецтво, які мають спільний чинник – емоцію. 

Слід враховувати, що до «емоції», у дослідженні якої він 
надає перевагу психологічному знанню, теоретик звертається 
неодноразово, а це дає можливість надалі зробити її предметом 
самостійного теоретичного аналізу. Означене спонукає характе-



66

ристику, яку Р. Дж. Колінгвуд дає «емоції» в контексті аналізу 
«мистецтва як розвага», оцінювати у ширшому вимірі.

Систематизуючи ознаки «емоції», що «супроводжують» її 
висвітлення у підрозділі «Мистецтво як розвага», науковець 
виокремлює «дві фази» існування, додаючи при цьому необ-
хідність «розглядати її динамічно». Що має на увазі Р. Дж. Ко-
лінгвуд під «динамічним розглядом» такого складного фено-
мену як «емоція» залишається невідомим, а це примушує нас 
зосередитися на властивих їй «фазах», а саме: «зарядження, або 
збудження, і розрядження». 

Вочевидь, «розрядження» видається науковцеві важливішим 
від «зарядження», оскільки воно стає поштовхом до концепту-
алізації «розваги». «Розрядження емоції, зазначає Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд, – це певна дія, що відбувається за велінням цієї емоції 
й, завершивши цю дію, ми звільнюємо емоцію, позбавляючись 
тої напруги, яка давить на нас доки емоція не розряджена» (117, 
83). Відтак «емоція – розвага» поступово визначаються теоре-
тиком як самостійна сфера аналізу.

Р. Дж. Колінгвуд поділяє думку стосовно того, що емоції, які 
«народжуються» внаслідок розваги мусять як і всі інші емоції 
пережити стан «розрядження», але емоції розваг відрізняються 
від інших тим, що «розряджаються вони упродовж самої розва-
ги», яка інтерпретується як протилежність практичному життю. 
Позицію «розвага – практичне життя» Р. Дж. Колінгвуд зіставляє 
з позицією «мистецтво – життя», припускаючи можливість існу-
вання таких об’єктів, що виключають одне одного. У дещо склад-
ний та, на нашу думку, суперечливий спосіб теоретик наголошує 
недоцільність розгляду мистецтва як наслідування навколишньої 
дійсності, тобто спростовує «мімезис» як засадничий принцип 
обґрунтування естетико-художньої природи мистецтва.

Р. Дж. Колінгвуд переконаний, що задля існування теоретич-
ної конструкції «розвага – практичне життя», а саме за її допо-
могою «емоція» може «розряджатися», слід створювати «ігрову 
ситуацію», яка протистоятиме «ситуації реальній», органічно 
пов’язаній із практичним життям. Людині необхідно володіти 
навичками «гри», оскільки саме вони допоможуть їй створювати 



67

«ілюзію» на зразок театральної, що додасть нового забарвлення 
«розвагам», розкриваючи ще не виявлений потенціал «емоції».

Хоча на початку монографії Р. Дж. Колінгвуд і згадує Сократа 
як філософа, ідеї якого у певному обсязі дійшли до нашого часу 
(117, 29), у подальшому тексті посилань на грецького мислите-
ля немає. Це доволі дивно, оскільки загальновідомо, що біля ви-
токів пояснення сутності «прекрасного» стоїть ідея порівняння 
його з «корисним», заявлена й обґрунтована саме Сократом.

При цьому Р. Дж. Колінгвуд фактично дублює сократівські 
підходи до зіставлення естетичної площини з утилітарно-прак-
тичною, використовуючи поняття «практичне», «корисне», 
«приємне» і замикає свої дослідницькі завдання площиною 
мистецтва, а не естетики. Наразі вчений виявив певну корек-
тність, адже Сократ, спираючись на «прекрасне», наріжну есте-
тичну категорію, мав на увазі саме естетичний контекст. 

Термін «приємне» аж ніяк не співвідноситься з естетикою 
і в кращому випадку, з певними поясненнями, його можна відне-
сти до мистецтвознавства. Проте і на теренах мистецтвознавства 
«приємне» не має понятійного статусу, залишаючись так званим 
«розмовним» терміном. Принагідно наголосимо, що ані Сократ, 
ані Р. Дж. Колінгвуд, не акцентували самоцінність «естетичного» 
в процесі протиставлення «прекрасне  – корисне» чи «приєм-
не – практичне». Відтак можна говорити про показовість позиції 
Р. Дж. Колінгвуда, а саме з одного боку, про його послідовну ува-
гу до постаті художника, а з іншого – про спробу систематизу-
вати приклади «розважального мистецтва», наголосивши на тих, 
які мають місце у мистецькому просторі початку ХХ століття.

Р. Дж. Колінгвуд визнає складність й суперечливість позиції 
художника незалежно від виду мистецтва, який він представляє: 
«Художнику слід дотримуватися середнього курсу, пробуджую-
чи ті емоції, які мають бути достатньо щільно пов’язані з прак-
тичним життям його аудиторії» (117, 88). 

Водночас теоретик застерігає, що цей зв’язок має відчува-
ти межі «щільності», враховуючи конкретні ознаки «аудиторії», 
яка завжди так чи інакше розшарована: «непристойний анекдот, 
що до смаку завсіднику нічного клубу середніх літ», не потріб-



68

ний ані старій людині, ані юнакові. Такий, дещо несподіваний 
приклад, на думку Р. Дж. Колінгвуда, найвиразніше відповідає 
розшаруванню аудиторії, до якої змушений «звертатися» і сам 
художник і створений ним твір «розважального мистецтва».

Присвячуючи спеціальний підрозділ монографії «Прикла-
дам розважального мистецтва» (117, 88-92), Р.  Дж.  Колінгвуд 
розпочинає його з аналізу сексуально-еротичних спрямувань 
європейського мистецтва початку минулого століття. При цьому, 
він залучає в контекст своїх розмислів думку «месьє Бергсона, 
який назвав сучасну культуру «цивілізацією афродизіаку» (117, 
89), намагаючись у такий спосіб пов’язати власні ідеї щодо різ-
них фаз «емоцій», які мають місце в процесі дії художнього по-
дразника. Окрім творів мистецтва, автор «Прикладів…» звертає 
увагу на англійські бібліотеки, полиці яких заповнені зразками 
літератури, спрямованої на збудження саме сексуально-еро-
тичного сегмента людської почуттєвості. Зокрема, дослідник 
зазначає: «…сексуальні емоції стимулюються зовсім не заради 
сприяння справжній взаємодії між статями, а для того, аби за-
безпечити їх об’єктами гри й таким чином відволікти від прак-
тичної цілі, спрямовуючи на служіння розвагам» (117, 88). 

Серед творів сексуально-еротичного жанру, до якого «тяжіє» 
література, кінематограф та фотографія, теоретик робить осо-
бливий наголос на порнографії  – засобі як «зарядження», так 
і «розрядження» емоцій. Р. Дж. Колінгвуд констатує, що митці, 
які «працюють» на порнографічних теренах досить професійно 
«дозують» у своїх творах ті подразники, що мають «спрацюва-
ти» передусім у жіночій аудиторії: «Порнографія у цьому разі по-
ширюється у гомеопатичних дозах, занадто малих для того, аби 
шокувати публіку, що тяжіє до респектабельності, але повною 
мірою достатніх для того, аби відбувся бажаний вплив» (117, 89).

На думку Р.  Дж.  Колінгвуда, саме на підґрунті сексуаль-
но-еротичного сегмента «розважального мистецтва» доцільно 
розглядати співіснування «емоцій», які збуджує трансформація 
почуття любові, що є «суто» людським і входить до структу-
ри «внутрішніх» «морально зорієнтованих» почуттів, до сексу, 
який «будується» на інстинктивно-фізіологічних засадах, легко 



69

продукуючи те, що теоретик називає «фантазією» наголошую-
чи при цьому наступне: «Приклад із сексуальною фантазією – 
це особливий випадок, оскільки у плані питань, які ми обгово-
рюємо він виривається з-під нашої влади й оголює деякі хиби, 
властиві нашій цивілізації загалом» (117, 89). 

Символічне друге місце в ієрархії «розважального мисте-
цтва» Р. Дж. Колінгвуд віддав детективній літературі й кінема-
тографу, наголосивши на американському досвіді, де «елемент 
страху» надзвичайно сильний: «трупи вкрай криваві», «поліція 
найжорстокіша» й усе це підкоряється «культу сили». На форму-
вання подібного американського бачення «детективної продук-
ції», згідно з позицією дослідника, вплинула творчість Едгара 
Аллана По (1809–1849) – відомого американського письменни-
ка, який за своє вкрай коротке життя заявив про себе практич-
но в усіх жанрах літератури. Окрім цього, Е. А. По вважається 
засновником як «класичного детективу», так і «психологічної 
прози». Саме в його оповіданнях мають місце різні модифікації 
«страху» – полохливе передчуття, тривога, жах. 

У підвищеній увазі Р. Дж. Колінгвуда до почуттів, які супро-
воджують перші дві позиції «розважального мистецтва», відчу-
вається безпосередній вплив праць З. Фройда зокрема конкрет-
них розділів «Лекцій з психоаналізу» та двотомного дослідження 
«Страх». Ми наголошували, що автор «Принципів мистецтва» 
неоднозначно поставився до психоаналізу, однак «фройдівські 
мотиви» достатньо часто наявні в тексті його монографії.

Хоч дещо іронічно Р.  Дж.  Колінгвуд звертає увагу на те, 
що самі злочинці-рецидивісти зазвичай детективну літературу 
не читають, але імовірно дивляться фільми. Парадокс полягає 
в тому, що детективи задовольняють смаки пересічних грома-
дян, які завдяки емоційності художніх творів «розряджають» 
власні агресивні нахили.

До того ж учений звертає увагу на роль сентименталізму 
в практиці «розважального мистецтва», коли книжки чи філь-
ми «закликають» мандрувати країнами, розповідаючи про «ча-
рівність Сассексу», «мальовничість Тіролю», «велич старої 
Іспанії». В означеному контексті Р. Дж. Колінгвуд знову повер-



70

тається до феномену «магії», позбавляючи його послідовного 
релігійного насичення. Однак загальні тези Р. Дж. Колінгвуда 
щодо специфіки «розважального мистецтва», на жаль, так і ли-
шилися загальними. Дослідник вкрай стисло представив низку 
ідей, які поза сумнівом варті подальшої деталізації й щодо їх 
понятійно-категоріального «забезпечення» і щодо розширення 
простору «розважальності», оскільки він вочевидь не вичерпу-
ється 2-3-ма позиціями заявленими англійським науковцем. 

1.4.3. Чинники «вираження – уява» в контексті теорії 
мистецтва Р. Дж. Колінгвуда

Як уже зазначалося, Р. Дж. Колінгвуд в окремих розділах своєї 
монографії фокусує увагу на проблемі, яку окреслює як «справж-
нє мистецтво», а його підґрунтям, на думку теоретика, виступає 
дихотомія «вираження  – уява». Пояснення її сутності забирає 
у нього чимало зусиль, оскільки теоретик кілька разів вживає 
поняття «мистецтво» у концептах, які виключають один одного.

Відтак, вводячи в теоретичний ужиток поняття «вираження», 
Р.  Дж.  Колінгвуд потрапляє в неоднозначну ситуацію. Йдеться 
про те, що в естетичному аспекті поняттям «вираження» актив-
но оперував Б. Кроче у монографії «Естетика як наука про вира-
ження і як загальна лінгвістика» (1902), яку перекладав теоретик. 
Різниця щодо позиції двох відомих науковців полягала в теоре-
тичних наголосах: Кроче пов’язував це поняття з естетичними 
процесами, а Р. Дж. Колінгвуд обмежив його мистецтвознавством.

Аби обґрунтувати, чому «вираження» є чинником теорії 
мистецтва, Р. Дж. Колінгвуд мав визначити, що ж «виражаєть-
ся» мистецтвом? Його відповідь досить тривіальна  – емоція, 
хоча її трактування може викликати певний інтерес передусім 
кількома авторськими посиланнями, що як деталізують пози-
цію, так і окреслюють нові аспекти «емоції»:

1.  «Вираження емоції не те ж саме, що її опис». 
2.  «Сказавши «я розлючений» ми описуємо емоцію, а не 

виражаємо її».



71

3.  «Слова, в яких виражається озлоблення, можуть взагалі 
не містити жодного посилання на злість як таку».(117, 112).

Таким чином, Р. Дж. Колінгвуд вчергове використовує новий 
дослідницький прийом, свою позицію він пояснює варіюючи 
відповіді на запитання, які його хвилюють. Вочевидь, науков-
цеві імпонує робити «посилання», які, на його думку, система-
тизують як окреслення певної проблеми, так і логіку отримання 
висновків. Наразі доцільно наголосити, що «Принципи мисте-
цтва» певним чином демонструють творчо-пошукову методику 
ведення дослідження, яку обирає теоретик.

У своїх відповідях Р.  Дж.  Колінгвуд відштовхується від 
творчості поета і констатує не лише складність, а й «серйозну 
небезпеку» використання в поетичній творчості епітетів, коли 
«метою є виразність»: «Якщо ви бажаєте виразити жах викли-
каний якоюсь причиною, ви не повинні додавати до неї (при-
чини – М.Т.) епітет “жахлива”. Подібні епітети описують, а не 
виражають емоції» (117, 112).

Зіставляючи «описування» і «вираження» Р. Дж. Колінгвуд 
констатує, що «описування» як форма узагальнення шкодить 
«вираженню»: «Описуючи певну річ ми говоримо, що це річ 
такого-то роду, ми підганяємо її під якусь-то концепцію, ми її 
класифікуємо. Вираження робить протилежне, тобто індивіду-
алізує» (117, 113). 

Пояснюючи сутність «індивідуалізації», яку здатне демон-
струвати «вираження», Р. Дж. Колінгвуд повертається до емоції 
«озлобленості», відштовхуючись від якої він спробував поясни-
ти окремі аспекти власної концепції. Як її автор, він презентує 
концепцію від першої особи, що психологічно підсилює спе-
цифіку процесу «індивідуалізації». На думку дослідника, існує, 
так би мовити, загальна озлобленість до якоїсь людини чи яви-
ща, що створює певне тло для цієї складної емоції, проте існує 
й інша озлобленість, яку слід кваліфікувати «як тут і тепер»: «…
це щось більше, ніж просто злоба, це особлива злоба, не зовсім 
схожа на будь-яку озлобленість, що її я переживав до цього, і як 
мені видається вона буде відрізнятися від тої, що я можу пере-
жити в майбутньому» (117, 113).



72

В означеному контексті Р. Дж. Колінгвуд робить вкрай важли-
ве зауваження, відштовхуючись від якого позиція теоретика стає 
більш чіткою й концептуально завершеною. Це відбувається у той 
момент, коли науковець звертається не просто до митця, а конкрет-
но до поета: «Ось чому поет, чим краще він знає свою справу, тим 
все далі і далі … відходить від звичайного навішування ярликів, 
від окреслення своїх емоцій як прояву яких-небудь спільних ро-
дових відчуттів, ось чому він додає всі сили задля індивідуалізації 
власних емоцій, висловлюючи емоції у словах, що відбивають їх 
відмінність від усіх інших емоцій подібного роду» (117, 113).

Аргументуючи ідею «справжнього мистецтва» Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд, який чимало зусиль доклав задля того, аби донести до 
європейців реальний зміст «ремесла» в інтерпретації класиків 
грецької естетики, повністю вилучає його (ремесло) з простору 
«справжнього мистецтва», якому на думку теоретика, потрібна 
лише «емоція» «виразити» яку здатні лише митці.

Визнавши «поета» носієм «справжнього мистецтва», 
Р. Дж. Колінгвуд окреслює ще кілька проблем, що виявляються 
дотичними як до постаті поета, так і до феномену «естетична 
емоція». Завдяки дослідницькому прийому, що був застосова-
ний у процесі розкриття природи «вираження», вчений ставить 
ще одне запитання: «Чи можна розділити емоції на ті, що гідні 
пера або пензля художника і на ті, що не гідні?» На поставле-
не запитання Р. Дж. Колінгвуд відповідає негативно і фокусує 
увагу на проблемі «відбору». Поняття «відбір» для нього вияв-
ляється вкрай важливим, оскільки з одного боку засвідчує існу-
вання творчої свободи митця, а з іншого вимагає «справжньої 
щирості». У контекст своїх міркувань Р. Дж. Колінгвуд залучає 
низку специфічних станів, які мають «підсилити» слушність чи 
помилковість «відбору»: «приховані мотиви», «публічне вира-
ження як авторське самовираження», «відбір» між «художнім» 
та «нехудожнім». Отож теоретик доходить до наступного вис-
новку: «Поки ця робота не завершена, художник не може знати, 
що за емоцію він випробує (у творчому процесі – М.Т.), тому 
він не має можливості вибирати, надаючи перевагу якомусь 
зі своїх почуттів» (117, 115). 



73

Відпрацьовуючи подальші аспекти своєї концепції Р. Дж. Ко-
лінгвуд обґрунтовує дещо дискусійну тезу, яка є похідною від про-
цитованого фрагмента: «З цих розмислів витікає певний наслідок 
щодо розподілу мистецтва на окремі види. У поточний період 
прийнято два таких підрозділи: один пов’язаний з тією сферою, де 
працює художник (тут мистецтво поділяється на живопис, поезію, 
музику і т.п.), друге співвідноситься з типом емоцій, які виражає 
художник (мистецтво трагічне, комічне і т.п.)» (117, 115).

Взагалі означена теза є більш ніж дискусійною, оскільки 
Р.  Дж.  Колінгвуд фактично як рівноцінні розглядає «види» та 
«жанри», хоча у 20-30-ті роки ХХ століття, коли писалася мо-
нографія «Принципи мистецтва» естетико-мистецтвознавча по-
зиція щодо виду мистецтва, який реалізує себе у низці жанрів, 
вже була всебічно відпрацьована. При цьому «емоції», яким 
Р. Дж. Колінгвуд надає непомірного значення, можуть супрово-
джувати твори будь-якого «жанру» і не мати жодного відношен-
ня до «виду» мистецтва.

Ознаки емоцій на яких ми наголосили не вичерпують ролі, 
яку їм визначив Р. Дж. Колінгвуд. Так, визнавши існування «ес-
тетичної емоції – саме її», а не «почуття», він приділяє спеціаль-
ний підрозділ монографії з’ясуванню різниці між «вираженням 
емоцій і демонстрацією емоцій» (117, 120-122). Наразі вчений 
наголошує, що до здатності художника щось «виражати» слід 
ставитися досить обережно: якщо він полотніє, то чогось боїть-
ся, а якщо він з приводу чогось лютує, то червоніє. Р. Дж. Ко-
лінгвуд переконаний, що емоції варто розподіляти, так само як 
ми розподіляємо на різні самостійні типи мистецтво. «Рухаю-
чись» за принципом аналогії слід визнати існування емоцій, що 
«виражаються» та емоцій, що «демонструються».

Загальні обриси емоцій «вираження» ми реконструювали. 
Що ж до смислу емоцій «демонстрування» Р.  Дж.  Колінгвуд 
спробував їх представити, звернувшись до прикладів з практи-
ки мистецтва. Так, він вважає, що «демонстрація емоцій» має 
місце у творах Томаса Гарді (1840–1928) – класика англійської 
літератури, творчість якого збігається із завершенням вікторіан-
ської доби. Наразі Р. Дж. Колінгвуд відзначає наступне: «у Томаса 



74

Гарді наприкінці прекрасного і трагічного роману, (“Тесс із роду 
д’Ербервіллів” 1891 р.  – М.Т.) в якому блискуче виражає свої 
смуток і обурення тим, як байдужа сентиментальність примушує 
страждати довірливу цнотливість, все зіпсовано останнім абза-
цом, кваплячись висловити звинувачення на адресу “президента 
безсмертних”. Ця нота звучить фальшиво…» (117, 121). 

Фальшивими на думку Р.  Дж.  Колінгвуда є емоції Л.  ван 
Бетховена у низці його творів. Цю «фальшивість», яка тотожна 
«демонстративності» не можна виправдати глухотою компози-
тора, радше слід пояснити «схильністю до буяння», що «про-
глядалася» у його характері: «Він виявляє себе у тому, як му-
зика кричить та бурмотить, замість того, аби просто говорити, 
як, наприклад, у партії сопрано з меси ре-мажор або у плані 
початку сонати Hammerklavier» (117, 122).

Виявлення «за» і «проти» тих особливостей «вираження», 
що супроводжують реалізацію потенціалу «справжнього мис-
тецтва», Р. Дж. Колінгвуд зосереджує увагу на «уяві» – заключ-
ному етапі його складних теоретичних розмислів. Вона (уява) 
характеризується вкрай строкато, оскільки до її пояснення те-
оретик залучає і творчість, і мрії, і сновидіння, і байдужість до 
розмежування між «реальним та нереальним».

Слід констатувати, що аналіз чинників теорії мистецтва, які 
включені Р.  Дж.  Колінгвудом у контекст монографії справляє 
подвійне враження, оскільки з одного боку вони видаються 
цілком доречними, проте з іншого залишають враження пев-
ної суперечливості. Хоча формально вчений виокремлює лише 
два  – вираження та уяву, але вони продукують таку кількість 
дотичних понять, що «вибудувати» струнку, логічну конструк-
цію теоретику, на нашу думку, доволі важко. Однак спроба при-
наймні розгляду цих понять у певному тандемі, запропонована 
Р. Дж. Колінгвудом може спонукати до подальших теоретичних 
розмислів у цілком конкретному напрямі.



75

1.5. Персоналізація процесу культуротворення  
в англійській гуманістиці другої половини  

ХІХ – початку ХХ століття

1.5.1. Герберт Спенсер

Аналіз теоретичної спадщини Р. Дж. Колінгвуда важливий 
сам по собі, дає водночас змогу реконструювати значно шир-
ший дослідницький простір, представлений ідеями, що були чи 
то суголосними колінгвудівським, чи то впливали на творчо-по-
шукові орієнтири наступних поколінь науковців. У попередніх 
двох підрозділах ми вже виокремили імена деяких вчених, роз-
відки яких вплинули на теоретичні уподобання майбутнього 
класика англійської історії науки, філософії та теорії мистецтва.

Завданням цього підрозділу є, по-перше, розширення кола 
теоретиків, які були сучасниками Р. Дж. Колінгвуда, а по-друге, 
більш розлога презентація дослідницького поля англійської гу-
маністики відповідного періоду. При цьому опертям у реалізації 
означеного завдання є «персоналізація» – один із засадних чин-
ників культурологічного аналізу, дослідницький потенціал якого 
показовим чином представлено у наукових розвідках таких укра-
їнських культурологів, естетиків та мистецтвознавців як Т. Добі-
на, Т. Ємельянова, Н. Жукова, Н. Корнієнко, Л. Левчук, В. Мен-
жулін, О. Оніщенко, Ю. Сабадаш, С. Тримбач, С. Холодинська.

Окрім названих авторів, зафіксуємо увагу на монографії 
Т.  Кохана «Персоналізована історія європейського кіномисте-
цтва: потенціал культурологічного аналізу» (2021) на сторінках 
якої наголошується, що саме завдяки непересічним «персоналі-
ям» режисери «німого кіно», класики «неореалізму» та «нової 
хвилі», експериментатори «постмодерністи» та «неокласики»  – 
постає можливість відпрацювання нової моделі історії кіно, на-
ріжним контекстом якої стає особистість, професіоналізм і твор-
ча пошуковість якої й оновлює європейський кінопростір (39).

Екстраполюючи запропоновані тези на життєво-науковий 
шлях Р. Дж. Колінгвуда, доцільно на нашу думку виокремити 



76

насамперед постать Герберта Спенсера (1820–1903)  – видат-
ного філософа, соціолога, естетика, психолога, який зазвичай 
реалізував свої дослідження на перетині кількох гуманітарних 
наук. Осмислення теоретичної спадщини цього яскравого вче-
ного, потребує чіткої орієнтації в «авторському проблемному 
полі», оскільки його наукова діяльність припадає на вкрай су-
перечливий період розвитку англійської гуманістики.

Загальновідомо, що теоретична позиція Спенсера формува-
лася під впливом та в оточенні Т. Гекслі, Дж. Еліот, С. Мілля, 
які були прихильниками позитивізму. Г.  Спенсер поділяв за-
садні ідеї цієї філософської концепції, водночас наголошуючи 
на еволюціонізмі та лібералізмі. Про специфічне тлумачення 
Спенсером ідеї «еволюціонізму» говорив А.  Банфі й акценту-
вав, що «розпрощавшись із раціоналізмом, позитивістський ре-
алізм – від Спенсера до Александера – використовував теорію 
еволюції задля божественного виправдання». Позицію А. Банфі 
повністю підтримує і Дж. Берлін – один з найбільш авторитет-
них знавців філософії італійського мислителя, монографія якого 
«Banfi» (1943) до сьогодні високо поціновується в середовищі 
професійних істориків філософії (114). Слід констатувати, що 
подібних теоретичних «коливань» у межах «авторського про-
блемного поля» Спенсера виявляється чимало. 

Як філософ, він вважав за можливе «вибудувати» біосоці-
альний паритет і у логіці такого ставлення до шляхів розвитку 
як людини, так і суспільства, тож вводить у теоретичний ужи-
ток поняття «рівновага», що мусить, на його думку, досягти 
паритету між прогресивним і консервативним, добрим і злим, 
прекрасним і потворним. Принагідно зазначимо, що спро-
би Г.  Спенсера «рухатися» у кількох напрямах, залучаючи до 
аналізу матеріал різних гуманітарних наук, мали цілком праг-
матичний характер, оскільки він упродовж кількох десятиліть 
наукової роботи опрацьовував засади «синтетичної філософії» – 
системи контраргументів французькому позитивізму.

Представлений матеріал дає можливість показати суперечли-
вість поглядів, властивих самому Спенсеру. Прагнення вчено-
го досліджувати складні проблеми на перетині кількох гумані-



77

тарних наук дає змогу стверджувати, що він стояв біля витоків 
осмислення «міждисциплінарного» підходу. Водночас слід кон-
статувати й наступне: «синтетична філософія» – це приклад руй-
нування діалектики «загального» («синтетична філософія») та 
«одиничного» («конкретна гуманітарна наука, яка могла б бути 
корисною «синтетичній філософії»). В означеному контексті 
помітна теоретична вага припадає на феномен «корисне», який 
у розмислах Г. Спенсера доволі часто концептуалізується.

Складність позиції Г. Спенсера полягала і в тому, що його 
сучасником був Томас Хілл Грін (1836–1882)  – оксфордський 
професор, неогегельянець, прихильник розгляду філософських 
проблем крізь морально-етичну призму. «Школу Гріна» як 
об’єкт гострої теоретичної критики з боку Р. Дж. Колінгвуда, ми 
представили в контексті реконструкції його «Автобіографії».

«Позитивіст» Спенсер та «неогегельянець» Грін опинилися 
по різні боки англійської гуманістики, хоча обидва намагали-
ся аргументувати «авторське проблемне поле», беззастережно 
не прийнявши ані «чистого» Гегеля, ані «чистого» Конта. Не-
сподівано, але «зоною перетину» цих двох мислителів вияви-
лася «міждисциплінарність», оскільки Т. Х. Грін започаткував 
практику «межевого аналізу», коли складні світоглядно-буттєві 
проблеми досліджуються на перетині двох або більше гумані-
тарних наук. Прикладом такої манери філософування можна 
вважати дослідження Гріна «Пролегомени до етики» (1883), яке 
вийшло друком після раптової смерті автора. 

Зі смертю Гріна англійське «неогегельянство» зазнало по-
мітного удару, який утвердив впливовість позитивістів, що 
закріплювалися значною мірою завдяки працям Г.  Спенсера, 
який упродовж 50–80-х років ХІХ століття оприлюднив наступ-
ні праці: «Користь і краса» (1854), «Засади психології» (1855), 
«Основні начала» (1862), «Засади етики» (1879–1883). Ці дослі-
дження хоча і мали широкий розголос на європейських теренах, 
проте оцінювалися по-різному. 

Найбільш критично до теоретичних узагальнень Спенсера 
у сфері естетики та мистецтвознавства поставляться німецькі 
учені, зокрема Ернст Гроссе (1862–1927) та Карл Бюхер (1848–



78

1930), які займалися широким колом проблем, пов’язаних з по-
ходженням мистецтва і не поділяли ані теорії «надлишкової 
енергії», ані спрощеної інтерпретації умов життя «доісторич-
ної» людини. Всупереч позиції науковців Німеччини, психоло-
ги Франції високо оцінивши роботи Г. Спенсера, шукали в них 
підтвердження власних ідей.

Український естетик Д.  Кучерюк, аналізуючи концепцію 
монографії «Елементи психології» (1890), автором якої був 
французький філософ і психолог Жорж Фонсегрів (1852–1917), 
наголошував на значенні окрім «уяви чи образу-пам’яті», ще 
й своєрідної надбудови  – «внутрішнього образу у свідомості 
індивіда» (47, 167).

Концепція «надбудови образу» актуалізувала звернення 
Ж.  Фонсегріва до ідей Г.  Спенсера. Насамперед ідеться про 
спенсерівську тезу щодо «відчуттів», які слід вважати «сильним 
станом» на противагу «образу», що символізує «слабкий стан», 
тоді як у своєму загальному висновку Г. Спенсер пропонував 
вбачати в образі своєрідний «контур» відчуттів.

Деталізуючи тези «Спенсера – Фонсегріва», Д. Кучерюк наго-
лошував, що в контексті варіацій образу «подробиці і другорядні 
деталі … можуть втратитися, залишається обрис, нагадування» 
(47, 167). Слід наголосити, що розмисли стосовно вкрай складної 
природи «образу» двох науковців, що представляли як різні краї-
ни, так і самостійні наукові школи, до сьогодні містять неабиякий 
теоретичний потенціал, зокрема щодо ідеї можливого «контуру» 
відчуттів. Прикладів «творчого діалогу» франко-німецьких тео-
ретиків зі Спенсером, чи, так би мовити,з його спадщиною, мож-
на навести чимало, що свідчить про певну цілісність тогочасного 
європейського дослідницького простору, в якому англійська гу-
маністика була представлена доволі потужно.

Реконструюючи теоретичну спадщину Г.  Спенсера, слід 
враховувати й інтерес ученого до цілої низки мистецтвознавчих 
проблем, що з одного боку органічно «вписувалися» у загальну 
логіку його наукових розвідок, а з іншого давали можливість 
виявити окремі суперечності спенсерівських теоретичних кон-



79

струкцій. З огляду часу, вочевидь значущою вважається позиція 
Спенсера щодо походження мистецтва. 

Слід акцентувати, що різні аспекти проблеми походження 
мистецтва увійшли в теоретичний обіг упродовж другої полови-
ни XVIII та першої половини XIX століття. Це був, як зазначив на 
сторінках «Первісної культури» (1871) Е.  Б.  Тайлор, «час утвер-
дження в науках про природу ідей природничо-наукового еволю-
ціонізму на противагу біблійно-церковній креаціоністській догмі 
про незмінність всього того, що виникло внаслідок божественного 
акту творіння. Одну за одною отримав еволюціонізм блискучі пе-
ремоги в астрономії, геології, фізиці, хімії, біології. Поступово ідеї 
розвитку проникли й у розуміння людської історії» (90).

Говорячи про підвищену увагу європейських науковців 
А. Фергюссона, Ж.-А. Кондорсе, К. Юргенсена, Й. Я. Ворсо до 
становлення різних видів діяльності доісторичної людини та 
з’ясування проблеми походження мистецтва, доцільно зауважи-
ти, що позиція Спенсера щодо походження мистецтва не збіга-
ється з поглядами Тайлора, його сучасника та співвітчизника, 
а симпатії тогочасних англійських інтелектуалів розділилися 
між позитивізмом та еволюціонізмом. 

У контексті інших теоретичних узагальнень, які до сьогодні 
входять у проблемне поле європейської естетики та мистецтвоз-
навства, необхідно виокремити ідею «надлишкової енергії»  – 
стрижень спенсерівської концепції походження мистецтва, що 
цілком логічно ілюструвала дослідницький простір «органічної 
школи соціології», фундатором якої був Спенсер.

Походження мистецтва Г. Спенсер пояснював поступовим на-
копиченням у тілі «доісторичної» людини енергії, яку не поглинав 
процес виживання і вона знаходила вихід у різних формах худож-
ньої діяльності. Це зумовило наступні теоретичні наслідки: 

1.  Ідея «надлишкової енергії» опонувала «трудовій» та 
«трудо-ритмічній» концепціям походження мистецтва, витоки 
яких «ховалися» в історико-мистецтвознавчих традиціях ні-
мецької гуманістики, що і пояснювало неприйняття німецьки-
ми науковцями спенсерівської позиції. 



80

2.  Похідною від теорії «надлишкової енергії» виступила 
ідея «гри», яка з одного боку інтерпретувала «гру» як потужний 
стимул у розвитку творчої активності людини, а з іншого абсо-
лютизувала фактор «гри», носієм якого і є мистецтво.

Означена теоретична позиція Г.  Спенсера дістала достатньо 
потужний відгомін у науковому середовищі, оскільки феномен 
«гри», як відомо, був предметом теоретичного аналізу з боку Йо-
ганна Фрідріха Шиллера (1759–1805), який вважав «гру» проявом 
«людського в людині». На відміну від Шиллера, опертям позиції 
«гри», яку відстоював Спенсер, виступило біологічне начало. За 
концепцією дослідника, перші скульптурні експерименти давньої 
людини, її спроби за допомогою власного тіла опанувати танцю-
вальні рухи, зробити малюнки на скелях, відтворити музичні рит-
ми – це «гра», стимульована «надлишковою енергією». 

На нашу думку, намагання пояснити «входження» мисте-
цтва в життєвий простір «доісторичної» людини, виокремлю-
ючи один чинник  – «надлишкову енергію», «гру», «працю», 
«ритм», «тілесність», були більш ніж дискусійними, оскільки 
походження мистецтва пов’язане з низкою факторів, сукупність 
яких синтезовано впливали на психіку давньої людини.

Аналізуючи «авторське проблемне поле» Г. Спенсера, вида-
ється важливим вчергове зафіксувати й позицію В. Татаркевича, 
який вважав, що феномен «гри» можна задіяти лише у сфері 
мистецтвознавчої проблематики, в жодному разі не трансфор-
муючи його у сферу естетики, зокрема естетичного переживан-
ня: «До ірреалістичних теорій близька була та, що трактувала 
естетичне переживання як своєрідну гру. Призвістку її знахо-
димо у Канта, а класичне формулювання – у Фрідріха Шиллера. 
У другій половині ХІХ століття вона знову постала у розмислах 
Ч. Дарвіна та Г. Спенсера з особливим біологічним наголосом, 
а надалі її розвинув К. Гроос («Einleitung in die Asthetik», 1892). 
Але то була у кращому разі теорія мистецтва, а не естетичних 
переживань у всьому їхньому обсязі» (91, 307). 

Реконструкція «авторського проблемного поля» Г.  Спенсе-
ра спонукає наголосити, що він був одним з небагатьох тогочас-
них теоретиків, хто зіставляв мистецтво не стільки з естетикою, 



81

скільки з соціологією, не враховуючи при цьому, що такий шлях 
може відбити лише незначний зріз естетичного знання. Коли ж 
Г.  Спенсер долучився до аналізу проблеми краси, то не зміг за-
пропонувати чогось принципово нового, а модернізував окремі 
тези давньогрецьких філософів: проблема краси була осмислена, 
спираючись на потенціал «калокагатії» (від грецького calos – кра-
сивий та agathos – добрий, морально досконалий). Вочевидь, що 
моральнісним аспектом краси Г. Спенсер замінив сократівське по-
няття «корисне». Внаслідок подібних «дослідницьких операцій», 
спенсерівська «краса», з одного боку завжди моральна, а з іншого 
позбавлена будь-якої практично-прагматичної цінності.

Філософські, психологічні, естетико-мистецтвознавчі упо-
добання Г. Спенсера не лише передували теоретичним шукан-
ням Р. Дж. Колінгвуда, а й серед цілої низки самодостатніх кон-
цепцій були для останнього своєрідним підґрунтям у процесі 
вироблення власної позиції. Формування ж «авторського про-
блемного поля» самого Г. Спенсера відбувалося доволі складно, 
оскільки його теоретична спрямованість спонукала достатньо 
серйозні дискусії серед фахівців. 

Наразі наголосимо, що український естетик В.  Панченко 
співвідносить роки наукової діяльності Г. Спенсера з періодом, 
коли «розпочинається проблема розмежування та визначення 
своєрідності “художнього” і “естетичного”, естетичної діяльно-
сті й мистецтва тощо. В цей час великого поширення набувають 
соціологічні (Спенсер, Конт), психофізіологічні(Фехнер), пси-
хологічні (Ліппс), культурологічні (Тайлор) дослідження есте-
тичних феноменів як таких, що вийшли далеко за межі мисте-
цтва й ототожнювалися з усією сферою культури» (76, 115).

Процитований фрагмент, з одного боку показує окремі ас-
пекти європейської гуманістики конкретного історичного пе-
ріоду, а з іншого акцентує на двох позиціях, які мають принци-
пове значення в оцінці теоретичних надбань Г. Спенсера: 

1.  Дотичність англійського науковця до «розмежування та 
визначення своєрідності «художнього» та естетичного», тим 
більше, що розв’язання цієї проблеми затягнулося до 60-70-х 
років ХХ століття. 



82

2.  Акцентуація В.  Панченком історико-культурної спрямо-
ваності теоретичних поглядів не лише Г. Спенсера, а й низки 
інших європейських науковців.

1.5.2. Бернард Бозанкет

Персоналізація дослідницького простору англійської гума-
ністики другої половини ХІХ століття актуалізує зосередження 
уваги на постаті Бернарда Бозанкета (1848–1923) – відомого фі-
лософа, фахівця з державознавства, історика та естетика, послі-
довного прихильника передусім в естетичному знанні, гегелів-
ського абсолютного ідеалізму.

Слід артикулювати, що інтерес Р. Дж. Колінгвуда до теоре-
тичних напрацювань Б. Бозанкета торкнувся насамперед питань 
історії, яким присвячена ґрунтовна колінгвудівська монографія 
«Ідея історії». Як історика науки за фахом, теоретика, цілком за-
кономірно зацікавило ставлення Бозанкета до окремих проблем 
історичного знання. Важливо наголосити, що Р. Дж. Колінгвуд 
розглядає позицію Бозанкета у розділі «Наукова історія», який 
вкрай важливий для розкриття його концепції. Йдеться про іс-
торичний процес, у логіці якого «історія як наука» позбавляла-
ся описовості, засобу формальної фіксації подій та очевидної 
легендаризованості. Б. Бозанкет належав до прихильників саме 
такого її розуміння, що гідним чином і оцінив Р. Дж. Колінгвуд.

В означеному контексті автор «Принципів мистецтва» фік-
сує кілька моментів: 

1.  Наголошує близькість позицій Бредлі та Бозанкета. Ми 
відзначали, що Бредлі мав помітний вплив на формування сві-
тоглядних орієнтирів самого Р. Дж. Колінгвуда, проте в питан-
нях сутності історії вони займали протилежні позиції. 

2.  Історики, що були близькі до Бредлі, на його думку, «не 
зробили жодного цінного внеску» в проблеми історії.

3.  Р.  Дж.  Колінгвуд дорікає Бозанкету, що він наслідуючи 
Бредлі, «трактував історію з неприхованою зневагою як хибну 
форму думки» як, наразі Дж. Колінгвуд цитує Бозанкета, «сум-
нівну оповідь про послідовність подій» (117, 208).



83

Проте помилкове трактування Бозанкетом історії не принижує 
ані його високий статус «мислителя», а саме так його кваліфікував 
Р. Дж. Колінгвуд, ані справжніх «проривів» в інших сферах гумані-
тарного знання. Спираючись на матеріал, представлений у виданні 
«B. Bosanquet: a short account of his life» (1924), ми дізнаємося, що 
майбутній класик англійської гуманістики здобув освіту в школі 
Херроу та оксфордському Баллел-коледжі. Після обрання членом 
університетської ради Оксфорду почав працювати викладачем, 
обіймаючи цю посаду упродовж 1870–1881 років. Пізніше при-
пинив педагогічну діяльність заради професійної дослідницької 
роботи на філософських теренах і як впливовий теоретик очолив 
англійський «неогегельянський філософський рух». У рік коли на-
родився Р. Дж. Колінгвуд, Бозанкету вже виповнилося сорок і його 
наукові розвідки стали тим підґрунтям, на якому формувалося на-
ступне покоління англійських гуманітаріїв.

Оскільки основні праці Бозанкета, в яких представлена ес-
тетична проблематика, – «Історія естетики» (1892), «Принцип 
індивідуальності й цінності» (1911), «Цінність і доля індивідуу-
ма» (1912), «Лекції з естетики» (1915) вийшли на межі ХІХ–
ХХ  століття, Р.  Дж.  Колінгвуд розпочинаючи наукову кар’єру 
у сфері філософсько-естетичних знань, мав можливість долу-
читися до уподобань своїх попередників.

Не можна оминати увагою і той факт, що в означений період 
з’являється дослідження «Майбутнє естетики» (1929), здійснене 
непересічним французьким філософом Етьєном Суріо (1892–1979), 
який упродовж кількох десятиліть вважатиметься провідним євро-
пейським фахівцем з широкого кола проблем естетико-мистецтвоз-
навчого спрямування. Кілька десятиліть починаючи від 1953 року, 
Суріо очолював у Сорбонні кафедру естетики та науки про мисте-
цтво і згодом отримав звання академіка. Потужний теоретичний 
внесок Е. Суріо у розвиток європейської гуманістики закріпив за 
ним статус символічного «батька» французької естетичної науки.

Якщо до переліку названих науковців додати прізвище іта-
лійця Бенедетто Кроче, монографію якого «Естетика як наука 
про вираз і як загальна лінгвістика» (1902), яку як ми вже згаду-



84

вали, переклав англійською Р. Дж. Колінгвуд, висвітляться кіль-
ка важливих моментів:

По-перше, на межі ХІХ–ХХ століття європейська гуманіс-
тика виокремлює естетику серед інших гуманітарних наук, на-
даючи їй неабияке теоретичне значення. 

По-друге, «Бозанкет – Кроче – Суріо» формують той, так би 
мовити, фаховий трикутник, де усі три персоналії вважають за 
необхідне оновити естетику, зберігаючи при цьому її історичні 
традиції. 

По-третє, принципово нова естетична проблематика, роз-
робка понятійно-категоріального апарату та прогнозування 
майбутнього естетики здійснюється на підґрунті фактору «ці-
лісність», який забезпечується рухом «традиція  – спадкоєм-
ність – новаторство». 

Оскільки Р. Дж. Колінгвуд неодноразово звертаючись до пу-
блікацій Б. Кроче, демонстрував зацікавлене ставлення до різно-
планових теоретичних ідей італійського філософа, що підтвер-
джує монографія «Ідея історії», нам видається доцільним ширше 
представити концептуальне поле Етьєна Суріо, який як заключна 
ланка у ланцюгу «Бозанкет – Кроче – Суріо» відіграв, хоч і опо-
середковано, не останню роль у розумінні позиції Бозанкета. 
Показово, що Р. Дж. Колінгвуд визнаючи, так би мовити, доле-
носну роль Кроче в європейській гуманістиці, оминув увагою 
Суріо, чий вплив на англійських естетиків середини ХХ століття, 
не можна недооцінювати. На нашу думку, представлення життє-
во-наукових орієнтацій класика французької естетики поглибить 
уявлення про процеси, що відбувалися на теренах англійської гу-
маністики першої половини минулого століття.

Слід констатувати, що на початку наукової кар’єри Е. Суріо 
перебував у тіні свого батька – Поля Суріо (1852–1926), який 
на межі ХІХ–ХХ  століття вважався одним з провідних фран-
цузьких філософів та естетиків позитивістського спрямування. 
Його докторська дисертація «Теорія вимислу» (1891) мала зна-
чний розголос серед тогочасних науковців. Певний час Е. Суріо 
наслідував батька, проте згодом «позитивістські мотиви» роз-
чинились у методологічно ширшій естетичній проблематиці, 



85

осмислення якої відчутно гальмували жорсткі настанови «орто-
доксального» позитивізму.

Український естетик К.  Ірдинєнко, яка у своїх публікаціях 
послідовно реконструює науковий шлях Е.  Суріо, кваліфікує 
його теоретичні «уподобання» як «раціоналістичний реалізм» 
(27, 101), апелюючи до позиції відомого французького науковця 
В.  Фельдмана, представленої на сторінках ґрунтовного дослі-
дження «L‘esthetique francaise contemporaine» (1936).

Залучаючи до аналізу потужні дослідницькі напрацю-
вання, К.  Ірдинєнко аргументує тезу, що «раціоналістичний 
реалізм» поєднувався в працях Е.  Суріо з «феноменологічни-
ми тенденціями мистецтвознавчої орієнтації» (28, 144). Хоча 
Е. Суріо щодо естетики займав дещо строкату позицію, однак 
коли постала необхідність визначити її «предмет», зробив це 
на послідовно позитивістських методологічних засадах. Відтак, 
визначаючи «фаховий трикутник», який формують «Бозанкет – 
Кроче – Суріо» стає очевидним, що як витоки тих процесів, які 
ми фіксуємо на початку третього десятиліття ХХІ століття, так 
і концептуалізація естетичної проблематики, сягають теоретич-
ної спадщини Б. Бозанкета. 

Наголос щодо ролі надбань Бозанкета у формуванні пере-
дусім естетичної орієнтації Р. Дж. Колінгвуда, потребує певної 
деталізації. З огляду часу, стає зрозумілим, що Бозанкет розгля-
дав естетику як науку, підпорядковану більш важливим, на його 
думку, сферам гуманітарного знання насамперед сфері політич-
ній. Як уже зазначалося, на англійських теренах Бозанкета і до 
сьогодні найбільше цінують як державознавця, який інтерпре-
тував гегелівський «абсолют» у найширшому плані, розгляда-
ючи пізнання як перехід від ізольованих дослідних даних до 
осягнення «абсолюту» як загальної єдності.

Задля підтвердження цієї тези Б.  Бозанкет використав по-
няття «абсолют», аргументуючи феномен «держави як найви-
щої цінності»: філософ визнав право держави вищим, ніж право 
людини. Категоричність такої позиції зробила логічним і на-
ступний висновок Бозанкета: права держави настільки широкі, 
що виправдовують насильство над людиною. 



86

Інтерес ученого до державознавства, вочевидь тяжіє над ес-
тетичним знанням, що робить окремі його твердження вкрай 
категоричними. Наразі йдеться не лише про відтінки «мораль-
нісного забарвлення» тверджень Бозанкета: «категоричність» – 
це моральнісний чинник, який має пряме відношення не до ес-
тетичної, а до етичної проблематики. Однак, оскільки естетичні 
погляди Бозанкета не оминали феномен «мистецтво», дослід-
ник саме через потенціал мистецької діяльності занадто високо 
оцінював політико-соціальну значущість художньої творчості 
загалом і конкретних творів різних видів мистецтва зокрема. 

Зважаючи на те, що Б. Бозанкет був послідовним прихильни-
ком гегелівської естетики, наріжні засади цієї науки він виводив 
спираючись на сутність абсолютного ідеалізму. Прихильники 
цієї концепції активно оперували поняттям «світова гармонія», 
зверненням до якого просякнуте ґрунтовне бозанкетівське дослі-
дження «A History of Aesthetics» (1904), його матеріал охоплює 
період «від греків до ХХ  століття». Намагаючись осмислити 
такий величезний історичний період, хоча окремі частини пред-
ставлені Бозанкетом вкрай схематично, він послідовно проводить 
думку про те, що «естетика – це наука підпорядкована філософії, 
а поняття «естетична цінність» виникає на очевидній суперечно-
сті між розірваністю людського існування, зануреного у природу 
та “надчуттєвою цілісністю абсолюту”» (115, 137). 

Як відзначає Л. Левчук, естетичні погляди Б. Бозанкета, з од-
ного боку «будувалися» на паритеті естетико-мистецтвознавчої 
проблематики, а з іншого намагалися інтерпретувати поняття 
«гармонія» як більш широке, ніж це було в історії естетики. Гар-
монія, на думку англійського науковця, «є серцевиною «абсо-
лютної реальності» – цілісності, що долає просторову й часову 
роз’єднаність предметів і явищ» (57, 30).

В означеному контексті особливої ваги набуває те розуміння 
мистецтва, на якому наполягав Бозанкет, намагаючись поєднати 
людину з «абсолютною реальністю», що на думку Л. Левчук ак-
туалізувало значення «чуттєвості»: «Мистецтво ж намагається 
поєднати людину, яка існує на рівні природної чуттєвості з «аб-
солютною реальністю» як носієм досконалості» (57, 30).



87

У логіці розміркувань Б. Бозанкета поняття «досконалість» 
набуває особливої ваги, оскільки допомагає співвіднести абсо-
лют, естетичну цінність, критерії якої вважає за можливе визна-
чити, абсолютну гармонію та красу. Людина здатна лише праг-
нути абсолюту, що асоціюється з метою, яка спонукає до дії: 
у такому аспекті суть «абсолюту» збігається з «ідеалом». Ви-
ходячи безпосередньо у сферу мистецтва, дотичною до доско-
налості та ідеалу Б.  Бозанкет вважав «Божественну комедію» 
Данте, в якій, на його думку, долаються суперечності між зо-
внішнім світом та людиною зі світом її емоцій. У контекст озна-
чених розмислів, Бозанкет «вписує» і феномен «відчуження».

У проєкції часу чітко виявляється близькість Б. Бозанкета до 
ідей «прерафаелітів», зокрема в тій частині їхніх програмних 
напрацювань, яка орієнтує прихильників мистецтва передусім 
образотворчого, на погляд у минуле, коли існували інші теоре-
тичні орієнтації, а саме: 

По-перше, не було жанрового розподілу художніх творів. 
По-друге, зв’язок людини з природою мав органічний ха-

рактер.
По-третє, статус митця не набув жорстких професійних рис 

з вимогами, відповідними цим рисам..
Однак своєрідної завершеності тим витокам, на які спирався 

Р. Дж. Колінгвуд у процесі становлення його системи наукових 
ідей, надає теоретична спадщина такої непересічної персоналії 
як Е. Баллоу.

1.5.3. Едуард Баллоу

На нашу думку, у поле зору будь-якого дослідника, який ви-
вчає англійську гуманістику 20-30-х років ХХ століття, не може 
не потрапити теоретична спадщина Едуарда Баллоу (1888–
1934)  – психолога, естетика, лінгвіста та земляка Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда, дотичного до теорії «естетичної дистанції». Погляди 
Е. Баллоу традиційно розглядають у «концептуальному контек-
сті» оточення Г. Спенсера, хоча його психолого-естетична кон-
цепція містить чимало авторських ідей.



88

Витоки теоретичних новацій Е. Баллоу спонукають артику-
лювати наступні положення:

По-перше – прагнення теоретика обґрунтувати власну тео-
рію сприймання мистецьких творів, незалежно від виду, до яко-
го вони належать.

По-друге – обґрунтування можливого компромісу між тео-
ріями «впочування» та «ізоляціонізму».

По-третє – бажання продовжити розробку концепції «есте-
тичної дистанції». 

Слід наголосити, що усі виокремлені нами три позиції 
впродовж 20–30-х років ХХ століття оцінювалися як «гранично 
принципові», проте особливе теоретичне значення мали ті ідеї 
Е. Баллоу, що були пов’язані з теорією «естетичної дистанції».

Витоки виокремлених позицій, як відомо, сягають спадщини 
Іоганна Фрідріха Шиллера (1759–1805) – видатного німецького 
поета, драматурга, теоретика мистецтва та естетика кантівського 
спрямування. Водночас англійці цінували долученість свого зем-
ляка (йдеться про Е. Баллоу) до активного діалогу з іншими євро-
пейськими науковцями. Саме бажання Е. Баллоу шукати істину 
на підґрунті «діалогічності» позитивно сприймалося Р. Дж. Ко-
лінгвудом, який зробив чимало корисного задля побудови євро-
пейського культуротворення на засадах «продуктивного діалогу».

Теорія «естетичної дистанції», що найбільш ґрунтовно 
представлена в дослідженні Баллоу «”Психічна дистанція” як 
фактор у мистецтві і як естетичний принцип» (1927–1929), за-
свідчила його намагання якомога переконливіше розкрити вза-
ємодію чи взаємозалежність естетики, психології та мистецтва 
і наголосити, що актуалізується саме мистецтво передусім як 
приклад творчої діяльності. При цьому, за межами теоретичної 
конструкції лишалося мистецтвознавство – теорія цієї творчої 
діяльності. Наголосимо, що на початку ХХ століття й оприлюд-
нена проблема, і можливо неусвідомлене нехтування мисте-
цтвознавством, достатньо активно обговорювалися теоретика-
ми різного спрямування.

Беззастережним надбанням Е. Баллоу є той факт, що шил-
лерівську ідею «дистанції» у площині «естетика – мистецтво» 



89

він включив у науково-теоретичний контекст. Як відомо, озна-
чена ідея не мала широкого розголосу за часів життя видатно-
го німецького теоретика, оскільки оцінювалася як метафора. 
Натомість Е.  Баллоу, зруйнувавши метафоричне забарвлення, 
трансформував її у понятійну структуру. При цьому він досить 
чітко опрацював поняття «дистанція (від латин. distantia – від-
стань) – така організація художнього твору, яка підкреслює його 
умовність, позаположеність суб’єкта сприйняття, зберігаючи 
водночас ілюзію його реальності». 

Принагідно зафіксуємо два моменти: 
1.  Сучасне визначення поняття «дистанція» не суперечить 

тому, яке запропонував Е. Баллоу, оскільки «зберігає» основні його 
складові: відстань, умовність, позаположеність суб’єкта, ілюзію 
реальності, об’єднуючи означене процесом сприймання твору. 

2.  Від часів Людвіга Фейєрбаха (1804–1872), який стверджу-
вав, що мистецтво ніколи не видає свої твори за дійсність, «умов-
ність» сприймається як об’єктивна сутність художнього твору. 
Відгомін позицій і Шиллера і Фейєрбаха відчутний у твердженні 
Баллоу щодо здатності «естетичної дистанції» стимулювати «роз-
мірковуючу» манеру сприймання художнього твору.

Сукупно усе означене актуалізувало проблему сприймання 
у мистецтві, яка є не лише в напрацюваннях Баллоу, а й в науко-
вих розвідках інших англійських гуманітаріїв упродовж 20-30-х 
років ХХ століття. 

Деяка однотипність підходу до означеної проблеми, що по-
чала «вимальовуватися» на теренах англійської гуманістики, 
змусила Е.  Баллоу запропонувати новий підхід до феномену 
«сприймання», підсилюючи при цьому значення як психоло-
гічного, так і психофізіологічногоаспектів. Продуктивність до-
слідницьких новацій англійського науковця стала очевидною 
згодом, позначившись на естетико-мистецтвознавчих шуканнях 
кінця ХХ – початку ХХІ століття.

Саме цей часовий період демонструє, так би мовити, приро-
щення нових шляхів дослідження, коли «сприймання» розгля-
дають не як факт випадкового «зіткнення» людини з мистець-
ким твором, а як вид естетико-художньої діяльності, в контекст 



90

якої включена і випадковість контакту «реципієнт – твір», і про-
блема свідомого, цілеспрямованого вибору реципієнтом кон-
кретного твору. 

Традиційно розгляд проблеми сприймання відштовхувався 
від мистецького витвору, натомість Баллоу наголосив на ролі 
й значенні реципієнта: рівень його, з одного боку загальної куль-
тури та освіченості, а з іншого його долученість до мистецтва 
загалом чи його конкретних функцій – пізнавальної, виховної, 
емоційної, футурологічної чи комунікативної. Важливим, на 
думку Баллоу, є і зацікавленість реципієнта, так би мовити, тех-
нічними ознаками твору, наприклад: за вимогами якого жанру 
він створений, до якої художньої школи належить, які ще твори 
пов’язані з прізвищем цього митця?

Від другої половини ХХ століття значення мистецького твору 
як предмету сприймання докорінно змінилося. Якщо окреслити 
природу цих змін, слід насамперед зосередити увагу на образот-
ворчому мистецтві, де вони власне розпочалися, хоча поступово 
означені зміни в різних модифікаціях і з різною силою виразності 
починають виявлятися у різних видах мистецтва. 

Розглядаючи процес змін у просторі живопису, варто звер-
нути увагу на факт відмови митців від асоціювання художнього 
твору з картиною, що висить на стіні у рамі, а стіна атрибу-
тується з музеєм. Тож наявність «картини» в музеї вже є озна-
кою її цінності. Однак в умовах кінця ХХ – перших десятиліть 
ХХІ століття простір «художнього твору» не обмежується ані 
музеєм, ані розміром рами, яка фіксує простір полотна. Зміна 
форми твору, коли музей трансформується у «відкриту» площи-
ну, породжує принципово новий «набір» естетико-мистецтвоз-
навчих чи естетико-психологічних переживань у реципієнта.

Показовою наразі є монографія К.  Станіславської «Мис-
тецько-видовищні форми сучасної культури» (2012), на сто-
рінках якої артикульовані художні новації як то «інсталяція», 
«вулична інсталяція», «графіті», «перформанс», «флешмоб», 
«боді-арт», «пісочна анімація», що деформують традиційний 
шлях сприймання, вимагаючи від реципієнта певної психофізі-
ологічноїкорекції (89).



91

Серед низки прикладів, якими оперує К. Станіславська, виок-
ремимо «тотальну інсталяцію» характеризуючи яку, вона приєд-
нується до позиції авторів спеціалізованого видання «Лексикон 
нонкласики. Художньо-естетична культура ХХ століття» (2003): 
«…головною художньою метою тотальної інсталяції є створення 
в певному експозиційному об’ємі особливого художньо-смисло-
вого середовища – енвайронменту, в якому за рахунок нових кон-
текстів і нетривіальних синтаксичних і композиційних рішень 
виникає унікальне багатомірне семантичне поле» (89, 25).

Слід враховувати, що в історії естетичної думки пробле-
ма сприймання художнього твору не належала до наріжних. Не 
маючи потужного теоретичного підґрунтя, пояснення процесу 
сприймання художнього твору в напрацюваннях естетиків і мис-
тецтвознавців ХХ  століття виявилося вкрай суперечливим. Цю 
«суперечливість» підсилив «постмодернізм», який від 1974 року 
активно заявив про себе, докорінно змінивши й поняття «художній 
твір», і специфіку взаємодії «твір – реципієнт». Таким чином, є всі 
підстави стверджувати, що теоретичні шукання Е. Баллоу на те-
ренах проблеми сприймання у проєкції часу виявилися помітним 
внеском у її «розбудову» від межі ХІХ–ХХ століття до доби «пост-
модернізм – пост+ постмодернізм – метамодернізм».

Намагаючись якомога об’єктивніше представити й оцінити 
внесок Е.  Баллоу в європейську гуманістику слід наголосити, 
що опрацювавши поняття «дистанція», він достатньо аргумен-
товано накреслив «дійсну просторову дистанцію, тобто дис-
танцію між твором мистецтва і глядачем, або уявну просторову 
дистанцію, тобто дистанцію представлену в самому творі», що 
надало проблемі сприймання нового імпульсу.

При цьому, пояснюючи феномен «дистанції», англійський 
теоретик досить оригінально використав образ «туману», який 
може сприйматися як природне явище, що заважає людині, 
спричиняє загибель кораблів, не дає можливості зорієнтувати-
ся у просторі. Водночас цей самий «туман» є для поета роман-
тичною наснагою, створюючи специфічну ауру для багатьох 
сентиментально налаштованих особистостей, «занурених» 
у процес сприймання відповідного мистецького твору. Імовір-



92

но ідея «дистанції» мала сформувати умовну «цілісність», де 
водночас співіснують «працюючи» на процес сприймання ра-
ціональне, емоційне, індивідуальне й загальне. Наразі слід на-
гадати, що сучасники Ф. Шиллера визнали «теорію дистанції» 
метафоричною, тож нам видається можливим за принципом 
аналогії назвати модель Е. Баллоу «фантастичною».

У проєкції часу стало очевидним, що ідея «естетичної дис-
танції» Шиллера, переосмислена Баллоу як «психічна дистан-
ція», належить до тих теоретичних феноменів, які не маючи 
однозначного тлумачення підтверджують сьогодні доцільність 
концепції відомого італійського філософа, історика-медієвіста, 
естетика та письменника Умберто Еко (1932–2016) щодо потен-
ціалу «відкритої інтерпретації». 

Відштовхуючись від концепції У. Еко, можна на рівні гіпо-
тези спрогнозувати своєрідні теоретичні комбінації, які логічно 
«вибудовуються» на засадах шиллерівської «естетичної дистан-
ції». Як відомо, І. Ф. Шиллер, поєднував контекст естетичної 
проблематики з морально-етичною, що дає можливість розши-
рити ідею «естетичної дистанції» до з’ясування процесу фор-
мування моральнісної сутності держави нового типу. Аргумен-
тацією цієї ідеї видатний німецький гуманіст опікувався доволі 
активно, передбачаючи, що в логіці функціонування такої дер-
жави буде використана морально-естетична складова.

Підтвердженням компетентності цієї гіпотези є «третій» та 
«четвертий» листи зі славетного дослідження Шиллера «Листи 
про естетичне виховання людини» (1795). Так, третій лист зо-
крема завершується тезою про «…можливий перехід від пану-
вання голих сил до панування законів і, не заважаючи розвитку 
морального характеру, слугував би чуттєвою запорукою незри-
мої моральності». 

Розвиваючи заявлену тезу, Шиллер досить переконливо 
відтворює складний процес реалізації, тобто втілення в життя 
«дистанційованих» моральних засад завдяки вільному вибору 
людської волі, яка «має зовсім вільний вибір між обов’язком 
та схильністю і ніяке фізичне примушування не має втручати-
ся в цю величну прерогативу її особистості». Таке гіпотетич-



93

не припущення лише один з прикладів обґрунтування яких, на 
нашу думку, доцільно продовжити.

Концепція «відкритої інтерпретації» дає змогу також вико-
ристати ті можливі наступні кроки, які закладені І. Ф. Шилле-
ром у «дев’ятому листі»: «Упродовж цілих  століть філософи 
й художники працювали над тим, аби укорінювати у низи люд-
ства істину й красу; перші (філософи – М.Т.) гинуть, але істина 
і краса виявляються переможно з властивою їм нездоланною 
життєвою силою». Далі Шиллер дає досить позитивну харак-
теристику художникам, яка просякнута повагою до тої складної 
«роботи», яку вони виконують у суспільстві: «Художник, без-
умовно, дитя свого віку, але горе йому, якщо він у той самий 
час і вихованець, і улюбленець його. Віддаючи належне худож-
никові, Шиллер прагне відповісти на наступне запитання: «Як 
врятуватися художнику від розбещеності свого часу, що оточує 
його усіх боків?» Відповідь на запитання поставлене ним са-
мим, має цілу низку позицій, які й можуть бути використані 
задля аргументації нової інтерпретації «естетичної дистанції». 
Наразі виокремимо деякі з них: 

1.  Художнику слід «дивитися вгору, на свою гідність та за-
кон, а не униз – на щастя і потреби. 

2.  Нехай художник «буде однаково вільним … від марної 
діловитості, що накладає свій відбиток на швидкоплинний мо-
мент…». 

3.  Сам художник «нехай тяжіє до народження ідеалу з’єд-
нання можливого з необхідним». 

З огляду на це наголосимо, що як і проблема «естетичної 
дистанції», так і всі інші психолого-естетичні ідеї у спадщині 
Е. Баллоу – природа кольору, роль матеріалу в процесі створен-
ня мистецького витвору, необхідність присутності естетичного 
компонента у різних сферах життя, цілком раціональні, логічні 
у контексті естетико-мистецтвознавчого знання і потребують 
подальшого вивчення.

На наше глибоке переконання, більш широке представлен-
ня спадщини Е. Баллоу в дослідницькому просторі української 
культурології не тільки сприятиме розумінню його особистіс-



94

ної ролі в історії англійської гуманістики. Таке «представлення» 
вчергове акцентує значення ідей і теоретичних орієнтацій цьо-
го науковця для аргументації не лише конкретних «проривів» 
у процесі концептуалізації позиції Р.  Дж.  Колінгвуда, а й кон-
центрації уваги на теоретичних відкриттях низки яскравих єв-
ропейських філософів, зокрема Шиллера.

Теоретична спрямованість першого розділу монографії, 
який об’єднує п’ять підрозділів та активне використання та-
кого чинника культурологічного аналізу як персоналізація, на 
нашу думку, створює підґрунтя задля подальшої реконструкції 
теоретичних площин «Принципів мистецтва» Р. Дж. Колінгву-
да. Слід наголосити, що персоналізація як чинник культуроло-
гічного аналізу буде використовуватися нами упродовж всього 
тексту, надаючи йому особистісного забарвлення і зберігаючи 
у просторі української гуманістики як імена, так і творчо-тео-
ретичний внесок тих, кому сучасники ХХІ століття зобов’язані 
історико-культурними надбаннями гуманітарного знання.



95

РОЗДІЛ ІІ. 

ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКЕ «ЗАБЕЗПЕЧЕННЯ» 

АНГЛІЙСЬКОГО КУЛЬТУРОТВОРЧОГО ПРОСТОРУ

2.1. Утвердження естетико-мистецтвознавчих ідей  
у логіціруху «Відродження – Класицизм»

Оскільки Р. Дж. Колінгвуд належить до найбільш впливових 
англійських філософів, істориків науки та теоретиків мистецтва 
першої половини ХХ століття, його ставлення до окремих істо-
рико-культурних подій набуває особливого значення в сучасних 
умовах, коли робляться спроби скрупульозної реконструкції 
минулого досвіду, що так чи інакше вплинув на європейський 
культурний простір ХХ–ХХІ століття.

Розвиток української гуманістики, яка атрибутує себе части-
ною саме європейського культурного простору, має враховувати 
й досягнення і прорахунки національних шкіл, які мали місце 
в процесі формування європейської моделі гуманітарного знан-
ня. При цьому вкрай важливо використовувати потенціал різних 
наук. Зважаючи на це слід визнати, що багатоаспектна спадщи-
на Р. Дж. Колінгвуда може стати символічним камертоном у до-
слідницькому просторі перших десятиліть ХХІ століття.

Слід враховувати й те, що однією з ознак спадщини англій-
ського науковця є її персоналізований характер, а це дає можли-
вість повною мірою використовувати потенціал біографічного 
методу – важливого чинника культурологічного аналізу.

Проблема, яка є предметом розгляду у даному підрозділі, 
спирається на публікації присвячені, по-перше, різним аспек-
там з історії англійської гуманістики (І. Іващенко, Д. Кучерюк, 
В.  Панченко, К.  Шадманов), по-друге  – це наукові розвідки, 
пов’язані зі спадщиною Р. Дж. Колінгвуда (Л. Бабушка, Т. Кри-
вошея, В. Менжулін, Ю. Юхимик). 



96

Окрім цього, необхідно враховувати публікації українських 
науковців, що пропонують новий погляд як на окремі ідеї вису-
нуті добою Відродження (Т. Андрущенко, В. Єфіменко, М. Куш-
нарьова), так і на обґрунтування причин резонансу філософії 
Рене Декарта (О. Хома). Спрямованість публікацій фіксує «білі 
плями», які мають місце в досвіді опрацювання теоретичних 
позицій Р. Дж. Колінгвуда. Наприклад, це стосується включення 
в теоретичний простір української гуманістики таких значущих 
наукових розвідок як «Ідея історії» та «Автобіографія». Саме ці 
напрацювання чи не найвиразніше представляють широту до-
слідницьких інтересів англійського науковця. 

До «білих плям» можна віднести як окремі аспекти концеп-
туального діалогу «Колінгвуд – Кроче», так і колінгвудівський 
внесок у європейський діалогізм узагалі, що до сьогодні викли-
кає неабиякий інтерес у фахівців. Це показовим чином підтвер-
джує стаття В. Даренського «Внутрішній діалогізм як сутнісна 
ознака європейської культурної традиції» (2003), на сторінках 
якої український культуролог не лише опрацьовує поняття 
«діалогізм» і «внутрішній діалогізм», а й відтворює процес їх 
«змістовного» наповнення. На нашу думку, подальші тенденції 
культуротворчого розвитку, які вже демонструють свої обриси 
у творчо-пошуковому полі мистецтва ХХІ століття, лише підси-
люватимуть інтерес до проблеми «діалог – діалогізм».

Як вже було зазначено у попередньому розділі, серед на-
укових пріоритетів Р.  Дж.  Колінгвуда історія науки посідала 
особливе місце, оскільки ставлення ученого до інших сфер гу-
манітарного знання зазвичай просякнуте використанням істо-
ричного матеріалу, що формує підґрунтя аналізу чи естетичних 
категорій чи, наприклад, процесу становлення імпресіонізму. 
Хоча в деяких випадках історичний аспект переобтяжує роз-
мисли Р. Дж. Колінгвуда, проте саме він забезпечує ту ґрунтов-
ність та аргументованість, якою позначені його дослідження. 

Специфіка колінгвудівської дослідницької манери повною 
мірою виявилася в монографії «Ідея історії» (1946), текст якої 
вже після смерті автора було відтворено за його рукописами. По-
трібно зауважити, що Р.  Дж.  Колінгвуду належить ще одне до-



97

слідження – «Ідея природи», тож наголос на цих двох рівнях, які 
задіяні в процесі становлення і розвитку цивілізації, концептуалі-
зує смисл наукових розвідок цього непересічного теоретика.

«Ідея історії», на сторінках якої зафіксований авторський 
погляд на роль і значення «історичного знання», охоплює пе-
ріод від доби Геродота до початку ХХ століття, чітко окреслю-
ючи наступні етапи: 

1.  Греко-Римська історіографія 
2.  Вплив Християнства
3.  На порозі Нової історії 
4.  Наукова історія 
5.  Епілегомени
Матеріал пов’язаний з Ренесансом загалом та з «істориками 

Ренесансу» зокрема, розглядається Р. Дж. Колінгвудом у проце-
сі аналізу другого етапу – «Вплив Християнства».

Згідно з позицією Р. Дж. Колінгвуда, формуванню спільноти 
«істориків Ренесансу» передувало, по-перше, становлення гре-
ко-римської історіографії, яку він асоціює передусім із Геродо-
том, а по-друге, християнство, одна з наріжних доктрин якого – 
«це неминучість, що людина має діяти в темряві, не знаючи, що 
ж вийде з її дії» (35, 102). Учений досить послідовно відтворює 
процес зміни доктрин християнства, який «забезпечили» Ав-
густин, наполягаючи на моральній вазі «первородного гріха», 
«що він пов’язував психологічно із силою природного бажан-
ня», та Тома Аквінський, який у ХІІІ столітті «викинув за борт 
концепцію божественної субстанції й визначив Бога в термінах 
діяльності як actus purus» (35, 102-103).

На думку Р. Дж. Колінгвуда, лише у XVIII столітті завдяки 
теоретичним надбанням Берклі та Г’юма сформувалися реальні 
можливості задля «приходу історії» як науки, а «Божий проми-
сел» почали інтерпретувати вкрай важливим «завданням для 
людини, метою, що має бути втілена в людському житті й через 
діяльність людських бажань». Роль же Бога вбачалася у визна-
ченні мети та спрямуванні людських зусиль, адже мета самого 
Бога – це благо людини».



98

Підсумовуючи свої посилання та висновки, Р. Дж. Колінгвуд 
зазначає: «Завдяки цьому новому ставленню до людської дії іс-
торія дістала величезний здобуток, бо ж визначення того, що 
все, що трапляється в історії не обов’язково трапляється через 
свідоме бажання когось, аби воно трапилося, є необхідною пе-
редумовою розуміння всякого історичного процесу» (35, 104).

Слід наголосити, що у своїх рукописах, які й сформували 
«Ідею історії», Р.  Дж.  Колінгвуд гранично чітко визначив на-
ступне: «…всяка історія, писана за християнськими принципа-
ми, буде за необхідності універсальна, провіденційна, апокаліп-
тична й періодизована» (35, 105).

Запропонувавши й стисло прокоментувавши чотири аспекти 
історії, «побудованої» за християнськими принципами, теоретик 
все ж вважає добу середньовіччя продовженням греко-римських 
історіографічних напрацювань, оскільки «середньовічний істо-
рик усе ще залежить у фактажі від традиції й не має ніякої ефек-
тивної зброї, аби ту традицію критикувати» (35, 108).

Доцільно наголосити, що Р. Дж. Колінгвуд не лише розуміє, 
а й артикулює той факт, що «традиція» в логіці історико-куль-
турного руху подекуди гальмувала становлення «історії як 
науки»: середньовічний історик «перебував в однаковому ста-
новищі з Лівієм, зберігаючи й слабкість Лівієву і його силу». 
Така ситуація, за твердженням Р. Дж. Колінгвуда, виникала тому, 
що історик нової доби не мав жодних засобів задля «дешифру-
вання» традиції, тобто «розкладання на всю різноманітність», 
властивих їй компонентів. 

З певною долею іронічності науковець коментує окре-
мі фрагменти середньовічної історіографії, зокрема нотатки 
«скромного ченця із Сент-Олбенса, який залишив нам Flores 
Historiarum, приписувані Метью Вестмінстерському, і розказав 

… оповідки про короля Альфреда й пиріжки, про леді Годіву, про 
короля Канута на узбережжі біля Бозема й та інше…» (35, 109). 
Однак подібні «оповідки», на думку Р. Дж. Колінгвуда, можуть 
бути «незнищенними перлинами літератури» (35, 109). Воче-
видь середньовічний історик інтерпретував їх з «універсаліст-



99

ської точки зору», підмінюючи історію казкою, утверджуючи 
водночас «казковість» замість «історіографії».

Ця ситуація, вважав філософ, мала досить специфічні наслід-
ки, якщо розглядати середньовічну історіографію з позиції «істо-
рика – чистого науковця, того різновиду історика, що дбає тільки 
про точність фактажу» (35, 112). На думку «історика – чистого на-
уковця» середньовічна історія видається не лише «незадовільною, 
а й свідомо відворотно заплутаною». Саме це висунуло принци-
пово нові завдання перед наукою доби Ренесансу, яка мала «пере-
орієнтувати наново історичні дослідження». Вочевидь, ключовим 
виступало слово «переорієнтувати», що формувало принципово 
нове мислення істориків, які у попередні періоди краще чи гірше, 
але підтримували принцип «спадкоємності», який на межі «Серед-
ньовіччя – Відродження» вичерпав себе. 

Перш ніж проаналізувати феномен «переорієнтації», слід зро-
бити низку зауважень, які нам видається, можуть чіткіше предста-
вити позицію Р. Дж. Колінгвуда, який вважав за доцільне детально 
реконструювати й ту історичну ситуацію, що її він називає «На по-
розі наукової історії» і ту, яку вже відносить до «Наукової історії». 
Опертям для такого розподілу, це вкрай важливо артикулювати, 
ученому, з одного боку слугує національний чинник, а з іншого – 
скрупульозно проведений принцип персоналізації.

Щодо національного чинника, на сторінках «Ідеї історії» 
представлені Англія, Німеччина, Франція та Італія, подані в ін-
терпретації Б.  Кроче. Другий чинник  – персоналізація, пов’я-
заний із констатацією внеску в «нову історію» доволі різних 
імен, серед яких зокрема Гердер, Кант, Шиллер, Фіхте, Шеллінг, 
Гегель… позиція яких атрибутується під грифом «на порозі на-
укової історії». 

«Нову історію» представляють Бредлі, Б’юрі, Оукшот, Той-
нбі, Віндельбанд, Ріккерт, Зіммель, Дільтей, Меєр, Шпенглер. 
Стосовно ж ситуації на французьких теренах, Р. Дж. Колінгвуд 
зайняв дещо іншу позицію, поєднавши прізвища філософів 
із спрямуванням їхніх теоретичних пошуків: «спіритуалізм» Ра-
вессона, «ідеалізм» Лашельє, «еволюціонізм» Бергсона, сучас-
на французька історіографія. При такому підході, де вочевидь 



100

домінує «персоналізація» необхідно звернути увагу на те, що 
Р. Дж. Колінгвуд присвячує окремі розділи аналізу «романтиз-
му» та «позитивізму», намагаючись акцентувати їх специфічну 
культуротворчу роль.

Дещо іронічно філософ коментує діяльність Моммзена та 
Мейтланда – істориків позитивістської орієнтації, які сумлінно на-
копичували «факти» і виявилися врешті-решт «найбільшими май-
страми деталі». Сучасники, як наголошує Р. Дж. Колінгвуд, спосте-
рігали за діяльністю істориків, оскільки від захоплення «фактами» 
«тягло холодком непевності щодо кінцевої мети цих деталізованих 
досліджень»: «Історична сумлінність ототожнювалася із безмеж-
ною скрупульозністю щодо кожного і всякого окремого … факту. 
Ідеал універсальної історії відкинуто вбік як марну мрію, а ідеа-
лом історичної літератури стала монографія» (35,190).

Схиляння перед «фактами», захоплення «деталями» Р. Дж. Ко-
лінгвуд вважає наріжною ознакою «позитивістської» орієнтації, 
що помилково «таврує» істориків такого ґатунку званням «пози-
тивіст». На його думку, справжнє розчарування означеної ситуації 
пережили й «філософи», які розуміли, що на рівні «факт – деталь» 
«наукову історію» створити неможливо і пересічні прихильники 
історії, яким набридало стежити за «фактами», що їх значення чи 
культуротворчу вагу вони не були здатні збагнути.

Слід констатувати, що причиною, по суті, непотрібної ро-
боти істориків- позитивістів, Р. Дж. Колінгвуд називає Огюста 
Конта, який, абсолютизуючи природниче знання, не зрозумів 
потенціалу гуманітарного. Відтак як серйозний науковець він 
врешті-решт запропонував соціологію як науку, що буде спро-
можною обробляти «факти», об’єктивно їх інтерпретуючи.

Така позиція Р. Дж. Колінгвуда представлена у різних, пере-
важно іронічних модифікаціях, мала показати, яким тернистим 
був шлях «нової історії» до перемоги. Для історика науки не 
було жодних сумнівів у культуротворчій функції історії, й він 
намагався висловити почуття вдячності тим історикам, які здо-
лали цей шлях.

«Переорієнтація», її доленосне значення для історії, ми це 
вже наголошували, полягала у поверненні «до гуманістичного 



101

погляду на історію – погляду, що засновувався на позиції давніх 
греків та римлян» (35, 113). До процедури «переорієнтації», за 
Р. Дж. Колінгвудом, вдалися (наразі ми реконструюємо хроно-
логічну послідовність імен, якими оперує англійський теоре-
тик) – Макіавеллі, Боден, Бекон та Кемден, беззастережно ви-
знаючи при цьому внесок кожного із зазначених істориків.

Так, Ніколо Макіавеллі (1469–1527)  – видатний італійський 
політик, філософ, історик і письменник був високо оцінений 
Р.  Дж.  Колінгвудом за коментарі до перших десяти книг Лівія. 
Слід наголосити, що позицію Лівія італієць ані спростовував, ані 
підтримував, а цілком «переорієнтував» її на аналіз ролі людських 
пристрастей у «будівництві» історії. Хоча Р. Дж. Колінгвуд атри-
бутує Макіавеллі як письменника, тобто не долучає його до про-
фесійних істориків, він визнає принципову зміну в ставленні до 
людини, яку пов’язують саме з іменем видатного італійця.

Р. Дж. Колінгвуд наголошує, що і для Макіавеллі й для ін-
ших істориків доби Відродження «людина не була такою, якою 
її зображала антична філософія, що контролює свої дії й тво-
рить свою долю працею свого інтелекту, а такою людиною, 
якою її показувала християнська думка: істотою наділеною при-
страстю і поривом. Таким чином, історія стала історією люд-
ських пристрастей, що розглядались як необхідний вияв люд-
ської природи» (35, 114).

При цьому, на думку філософа, внесок Н.  Макіавеллі 
в становлення «наукової історії», аж ніяк не шлях суцільних 
«здобутків» чи «проривів». Зокрема філософ вважає, що Ма-
кіавеллі помилився, коли продовжував розглядати історію 
як «рух колом»  – ідея, якої дотримувався Платон, Полібій та 
інші греко-римські історики. Іронізуючи з приводу даної ідеї, 
Р. Дж. Колінгвуд зазначає: «…цей циклічний рух не є простим 
періодичним повторенням історії через такий собі цикл фіксо-
ваних фаз; це – не коло, а спіраль» (35, 125).

Очевидну різницю між «колом» та «спіраллю» Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд проводить, залучаючи до аналізу функцію «пророцтва»: 
рух за спіраллю не створює «пророків». Саме Макіавеллі, на 
думку Р. Дж. Колінгвуда, заклав підвалини, що поступово ста-



102

ли традицією «серйозного й наполегливого історичного дослі-
дження, тривалість, розмаїття й багатство цієї традиції надають 
особливої ваги висловлюванням сучасних італійців стосовно 
цього предмета – як такого, що вріс у найпотаємніші глибини 
їхньої культури» (35, 262).

Наступним, хто привернув увагу Р. Дж. Колінгвуда, був Жан 
Боден (1530–1596)  – французький політик, філософ та еконо-
міст, який доклав потужні «очисні зусилля» (вислів Р. Дж. Ко-
лінгвуда – М.Т.) задля усунення «будь-якої фантастичної та зле 
обґрунтованої середньовічної історіографії». Автор «Прин-
ципів мистецтва» наголошує, що саме Ж.  Боден «у середині 
XVI століття довів, що прийнята схема періодів “чотирьох ім-
перій” засновувалась не на сумлінній інтерпретації фактів, а на 
довільній схемі, запозиченій із “Книги Даниїла”» (35, 114).

Традиційно уважно й небайдуже Р.  Дж.  Колінгвуд поста-
вився до внеску в «переорієнтацію» історіографії, зробленого 
Френсісом Беконом (1561–1626) – одним з найяскравіших пред-
ставників англійського Пізнього Відродження, засновником ем-
піризму, філософом, істориком та політиком. Як історик науки, 
Р.  Дж.  Колінгвуд високо цінував теоретичну позицію земляка 
й у своїх дослідженнях неодноразово звертався до його праць.

На думку Р. Дж. Колінгвуда, саме Ф. Бекон на початку XVII сто-
ліття підсумував ситуацію, «розділивши свою карту знання на три 
великі володіння: поезія, історія та філософія, якими правлять 
три здібності: уява, пам’ять і розуміння» (35, 114-115). Піднявши 
пам’ять над історією, Ф. Бекон, по суті, визнав, що «основною пра-
цею історії є пригадування й запис минулого в його дійсних фак-
тах», і як наслідок цього історія не має жодних прав на майбутнє. 
Ф. Бекон переконаний, що історичне знання має цікавитися мину-
лим «заради себе самого» та культивувати факти й тільки факти.

У процес відтворення позиції Ф. Бекона, Р. Дж. Колінгвуд 
вписує і прізвище Вільяма Кемдена (1551–1623)  – свого спів-
вітчизника, автора дослідження «Британія» (1577), якого шанує 
за «топографію та археологію Британії», зроблену «у найкра-
щій ренесансній традиції».



103

І хоча загалом теоретик високо оцінює доробок цих чотирьох 
науковців, особливе значення він надає теоретичним надбанням 
француза Рене Декарта (1596–1650)  – філософа, фізика, матема-
тика, механіка та фізіолога. На нашу думку, розкриття окремих 
аспектів спадщини Р.  Декарта, що викликали інтерес Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда, робить доцільним звернення до статті українського фі-
лософа О. Хоми «Сучасне глобальне декартознавство» (2019), на 
сторінках якої відбитий матеріал нового оксфордського словника – 
The Oxford Handbook of Descartes and Cartesianism, що ілюструє 
інтерес сучасних філософів багатьох країн світу як до спадщини 
Декарта загалом, так і до конкретних положень його філософії. Як 
зазначає О.  Хома, «кількість англомовних дослідників Декарта 
(передовсім США, Канада, Велика Британія) вже давно перевищи-
ла кількість тих, хто досліджує картезіанство у Франції» (99, 112).

При цьому, О. Хома наголошує, що йдеться не про зміщен-
ня «географічного центру» відкриттів у цій галузі, а радше про 
«формування міжнародних дослідницьких мереж». Безпреце-
дентний інтерес до спадщини Декарта з боку сучасних філософів, 
актуалізує і погляди Р. Дж. Колінгвуда, який саме у позиції фран-
цузького науковця побачив вкрай важливі аспекти становлення 
історії Нового часу та співвідношення історії та філософії.

На думку Р. Дж. Колінгвуда, оцінюючи окремі аспекти спад-
щини Декарта, слід враховувати, що «конструктивний рух фі-
лософії XVII століття зосередився на проблемах природознав-
ства», а гуманітарні науки, зокрема історія, відійшли на другий 
план. При цьому Декарт розрізняє поезію, історію та філосо-
фію, додаючи до беконівської структури ще й богослов’я.

Наразі, як зазначає Р. Дж. Колінгвуд, свій новий метод Де-
карт застосував лише до філософії, вважаючи що вона об’єднує 
три елементи, а саме: математику, фізику та метафізику. Хоча 
англійський учений прагне бути гранично толерантним до по-
зиції Декарта і скрупульозно відшукує в його поглядах усе, що 
є дотичним до «ідеї історії», він все ж повинен визнати, що 
ставлення Декарта до історії було химерно двояке» (35, 118). 
Врешті-решт Р.  Дж.  Колінгвуд звинувачує французького філо-
софа в «історичному скептицизмі».



104

Важливим аспектом монографії «Ідея історії» є, як ми вже 
наголошували раніше, зацікавлене ставлення Р. Дж. Колінгвуда 
до концепції Бенедетто Кроче (1866–1952) – одного з найяскра-
віших представників неогегельянства, який завдяки власним на-
працюванням на теренах філософії, історії та естетики вважався 
визнаним європейським інтелектуалом. У контексті гуманітар-
них наук, історія та теорія яких особливо цікавила Кроче, до-
цільно виокремити естетику, з приводу якої Л. Левчук зазначає: 
«У складній системі філософських поглядів Б. Кроче важливе 
місце посідає його естетична концепція, яка має цінність як тео-
ретичне явище, і як наслідок багаторічного спілкування філосо-
фа з художньою інтелігенцією Італії та інших країн Європи, і як 
спроба охопити суперечливі процеси розвитку європейського 
мистецтва в умовах утвердження ідеології фашизму» (54, 46). 
На нашу думку, однією з причин вибору Р. Дж. Колінгвудом се-
ред інших саме концепції Кроче, був той високий статус його 
праць, який одностайно засвідчують фахівці.

Перш ніж представити концепцію італійського теоретика 
слід враховувати думку Р. Дж. Колінгвуда, щодо стану історіогра-
фії в різних європейських країнах на початку ХХ століття. Він 
зокрема зазначав, що італійським філософам важко змагатися 
з французькими чи німецькими, проте у царині історії їхні тео-
ретичні позиції досить високі: «Від самого ХІХ століття провідні 
італійські мислителі вибудовували традицію серйозного й напо-
легливого історичного дослідження, тривалість, розмаїття й ба-
гатство цієї традиції надають особливої ваги висловлюванням 
сучасних італійців стосовно цього предмета як такого, що вріс 
у найпотаємніші глибини їхньої культури» (35, 263).

Відтак Р.  Дж.  Колінгвуд акцентує як на постаті Б.  Кроче, 
так і на його першому нарисі «Історія, віднесена до концепції 
мистецтва» (1893), що продовжував полеміку щодо суті історії, 
науки чи мистецтва, розпочату відомим німецьким філософом 
Вільгельмом Віндельбандом (1848–1915), який спростовував 
тезу, що історія – це наука. Оскільки Кроче і Віндельбанд ру-
халися в одному теоретичному напрямі, Р.  Дж.  Колінгвуд по-



105

рівнює їхні аргументи й надає перевагу Кроче, позиція якого 
оцінюється ним як більш перспективна.

Аналізуючи позицію Б. Кроче Р. Дж. Колінгвуд наголошує, 
що він не вважає за можливе розглядати мистецтво ані як засіб 
отримання чуттєвої насолоди, ані як «представлення природ-
ного факту», ані «вибудовування систем формальних відносин 
і користування ними». Такі три підходи до мистецтва, на думку 
англійського дослідника, були найбільш поширеними напри-
кінці ХІХ століття. Наразі артикулюємо, що позиція Р. Дж. Ко-
лінгвуда у його оцінці естетико-мистецтвознавчих концепцій 
означеного періоду є доволі суб’єктивною і такою, яка спонукає 
до дискусій, проте нині зосередимося на тезах Кроче, оскільки 
англійський теоретик їх активно підтримав. 

Так, за твердженням італійського ученого, мистецтво є «ін-
туїтивним баченням індивідуальності. Митець бачить і пред-
ставляє цю індивідуальність, а його публіка бачить її так, як він 
її представив. Отже, мистецтво є не діяльністю емоцій, а діяль-
ністю пізнавальною: це – знання про індивідуальне» (35, 263).

У подальших своїх розмислах Б. Кроче проводить порівнян-
ня між наукою – феноменом природничого знання, і мистецтвом, 
яке належить до гуманітарної сфери: «На відміну від мистецтва, 
наука [природнича] є знанням про загальне: а її праця полягає 
в тому, щоб вибудовувати загальні концепції й визначати спів-
відношення між ними. Щодо історії, вона загалом займається 
конкретними індивідуальними фактами» (35, 263).

Р. Дж. Колінгвуд досить ретельно перелічує ті ознаки істо-
рії, які дають підстави вважати її мистецтвом: представлення 
індивідуального, інтуїція, описовість (мистецтво описує мож-
ливе, історія – реальне), споглядання. Досить об’ємний матері-
ал, який Р. Дж. Колінгвуд присвятив концепції Кроче, потребує 
самостійного аналізу, проте ті положення, які ми подали в кон-
тексті теоретичної спрямованості цього підрозділу, дають певне 
уявлення щодо специфіки «входження» проблеми «ідея історії» 
в європейський дослідницький простір.

Віддаючи належне монографії «Ідея історії», слід все ж ви-
знати, що, тільки додавши до неї розмисли Р. Дж. Колінгвуда, 



106

які мають місце на сторінках «Принципів мистецтва», можна 
відтворити реальне ставлення теоретика до доби Відродження. 
Наше зауваження стосується і постаті Р. Декарта, адже в «Прин-
ципах мистецтва» Р. Дж. Колінгвуд доволі детально обговорює 
позицію французького філософа щодо природи відчуттів, осо-
бливо наголошуючи на авторському підході Декарта до специ-
фічного поєднання: «відчуття – уява».

Такий аспект цієї проблеми видається Р.  Дж.  Колінгвуду 
важливим, оскільки саме від нього у своїх наукових розвідках 
пізніше відштовхувалися Гоббс (він прийняв окремі тези Де-
карта) та Спіноза, який «виявився ближче до Гоббса». В означе-
ному контексті теоретичної ваги набуває поняття «imagination», 
який Спіноза «визнає принципом, за яким будь-яке відчуття 
є уявою». Через це, як стверджує Р. Дж. Колінгвуд, спінозівське 
поняття «imagination» стає його постійним терміном, що озна-
чає відчуття» (117, 166).

Як професійний історик науки вчений не міг не звернути ува-
ги на те, що для Спінози поняття «imagination» не є «способом 
мислення і говорячи про нього, він ніколи не використовує слова 
idea або percipere, які в його текстах незмінно супроводжують 
розмови про дії інтелекту» (117, 166). Р. Дж. Колінгвуд, підтри-
муючи позицію Спінози наголошує, що «уява – це не діяльність, 
а байдикування, і з огляду на це, плоди уяви, оскільки вони не 
містять істини, «не містять і жодних помилок» (117, 166).

Важливо акцентувати й те, що англійський науковець фіксує 
можливість використовувати вплив декартівського розуміння 
«уяви» в процесі аналізу концептуальних положень філософії 
І. Канта, а це вкотре доводить значущість теоретичних шукань 
«істориків Ренесансу». Наразі не можна оминути й наступне, 
а саме: глибоку обізнаність Р. Дж. Колінгвуда з широким колом 
питань з історії європейської філософії. Загальновідомо, що 
знання історії філософії є наріжною ознакою рівня професій-
ної підготовки науковця. У своїх монографіях, де представлено 
різні аспекти історико-філософського знання, Р. Дж. Колінгвуд, 
з одного боку демонструє обізнаність з першоджерелами, а з ін-
шого  – здатність щодо аргументованого здійснювання порів-



107

няльного аналізу між німецькою та італійською моделями 
осмислення конкретних питань.

Наразі найповніше уявлення щодо ставлення Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда до доби Відродження дає його персоналізований підхід 
до живопису, цього історико-культурного етапу, який презенто-
ваний англійським дослідником і з загально естетичних пози-
цій, і з вузько ремісничих чи професійно-технічних: означене 
демонструє широку обізнаність ученого у царині образотвор-
чого мистецтва. Вочевидь, Р. Дж. Колінгвуда цікавлять усі про-
сторово-часові виміри Відродження, оскільки в поле його зору 
потрапляють і Мазаччо, і Шекспір, і Леонардо да Вінчі.

У контекст своїх розмислів про природу мистецтва, 
Р.  Дж.  Колінгвуд включає твердження істориків культури, що 
базуються на одній з трьох концепцій: 

1.  «…діяльність художника скеровується якоюсь боже-
ственною істотою». 

2.  «…робота художника спрямовується силами, які хоча 
і є частиною його самого і до речі частиною його розуму, діючи 
мимоволі й неусвідомлено, працюють у якомусь підвалі свідомо-
сті, куди не запрошують мешканців будинку, що стоїть над ним».

3.  «…варіант (концепції – М.Т.), що був популярним серед 
психологізуючих фізіологів минулого  століття, і Грант Аллен 
до цього часу лишається найзначнішим представником цієї те-
чії» (117, 124).

Ми вважаємо за потрібне детально реконструювати позицію 
Р. Дж. Колінгвуда щодо наявних концепцій, які пояснюють при-
роду мистецтва, аби відтворити його ставлення до спроб окре-
мих науковців «працювати» з текстами Шекспіра, перед генієм 
якого теоретик схиляється, вважаючи англійського драматурга 
найвидатнішим представником пізнього Ренесансу.

Попередньо реконструйовані нами три варіанти пояснення 
мистецтва, на думку Р. Дж. Колінгвуда, представлені «розумними 
людьми». На противагу ним є люди іншого ґатунку, які стверджу-
ють наступне: «…якщо мавпа достатньо довго гратиметься з дру-
карською машинкою, вільно натискаючи на клавіші, за допомо-
гою теорії ймовірності можна довести, що кінець кінцем суто 



108

випадковим чином вона створить повний текст зібрання творів 
Шекспіра. Читач, якому немає чого робити, може порозважатися 
розрахувавши скільки часу потрібно, аби накопичилась імовір-
ність, що заслуговує хоча б мізерної ставки» (117, 124).

Означений пасаж потрібний Р.  Дж.  Колінгвуду, аби з, так 
би мовити, іронічною гіркотою констатувати цинізм певної ча-
стини англійської аудиторії, яка демонструє «розумовий стан 
суб’єкта, який може прирівняти «твори» Шекспіра до послідов-
ності літер у книзі, на обкладинці якої надрукована ця назва». 
Отож англійський теоретик робить усе можливе, аби захистити 
культуру Ренесансу від «недоумків» ХХ століття.

Водночас Р.  Дж.  Колінгвуд не лише відстоює Шекспіра, 
а й «захищає» Леонардо да Вінчі від З. Фройда та К. Г. Юнга, 
назвавши їх бездарними критиками й категорично не приймаю-
чи запропонованої ними інтерпретації джерел геніальності цьо-
го видатного живописця, вченого і теоретика мистецтва.

Як відомо, психоаналітична «патографія» Леонардо да Вінчі 
базується на кількох фактах: він був бастардом, сповідував го-
мосексуальну орієнтацію та визнавав спонукально-творчу роль 
сновидіння. Оскільки на українських теренах цей аспект пси-
хоаналізу ґрунтовно проаналізований у напрацюваннях Л.  Лев-
чук «Психоаналіз: історія, теорія, мистецька практика» (2002) та 
О. Оніщенко – «Художня творчість: проєкт некласичної естети-
ки» (2008), ми лише фіксуємо цей аспект спадщини Р. Дж. Ко-
лінгвуда. Наразі слід зауважити, що англійський теоретик влас-
не не торкався суперечливих тез, якими засновник психоаналізу 
оперував у праці «Спогади дитинства. Леонардо да Вінчі» (1910), 
а лише «зарахував» З. Фройда до «бездарних критиків».

На нашу думку, важливо наголосити інтерес Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда до творчості Мазаччо Томаззо ді сер Джованні ді 
Ґвіді (справжнє ім’я: Томмазо ді Джованні ді Симоне Кассаї 
(Ґвіді)) (1401–1429) – видатного італійського майстра флорен-
тійської школи, реформатора живопису доби Кватроченто. При 
цьому дослідник не стільки висловлює власну думку, скільки 
представляє англійській науковій спільноті позицію Бернарда 
Беренсона (у написанні Р. Дж. Колінгвуда – Бернсон – М.Т.) – 



109

американського історика мистецтва, випускника Гарвардського 
університету (1887), члена американської та кількох європей-
ських академій мистецтв, авторитет якого на початку ХХ  сто-
ліття був беззастережним.

Бернард Беренсон (1865–1959) від 1900 року постійно жив 
в Італії, а у дослідженнях здійснених упродовж 1890–1900 років, 
вперше визначив стилістичні особливості різних художніх шкіл 
і провів ґрунтовну атрибутацію картин. Монографія Б. Беренсо-
на «The Italian Painters of the Renaissance» (1953) і до сьогодні 
є однією з найбільш авторитетних щодо історико-теоретичного 
відтворення новаторської сутності живопису доби Відродження.

Залучення Р. Дж. Колінгвудом позиції як Мазаччо, так і Бе-
ренсона в контекст своїх розміркувань, стимульовано його інте-
ресом до професійно-ремісничих новацій італійських живопис-
ців початку XV, які «відгукнулися» у творчості французького 
імпресіоніста Сезанна вже в умовах ХІХ століття. Означену «но-
вацію» Р. Дж. Колінгвуд пояснює наступним чином: «Тримайте 
олівець перпендикулярно паперу, не гладьте папір, а колупайте 
його. Вважайте, що замість нього (паперу  – М.Т.) перед вами 
шматок глини, в якому ви бажаєте вирізати барельєф, а в руках 
у вас не олівець, а різець. Тоді ви виявляєте, що можете створити 
не якийсь малюнок на папері, а об’ємну річ, що лежить всередині 
аркуша … або десь за його площиною» (117, 139).

У контексті означеного, Р.  Дж.  Колінгвуд і звертається до 
досліджень Б.  Беренсона, який «цю революцію» подає у ре-
троспективному підході, залучаючи до аналізу досвід Мазаччо, 
який «за допомогою рук і ніг досліджував світ об’ємних і твер-
дих речей, де Мазаччо прямував подібно велетню, землею» (117, 
140). Таким чином, у розвідці Р. Дж. Колінгвуда представлена як 
«ідея історії» в її загальнотеоретичному значенні, так і «істо-
рики Ренесансу», наукові розвідки яких сприяли становленню 
«реального історичного знання».

На нашу думку, послідовний інтерес Р. Дж. Колінгвуда до 
доби Відродження, з одного боку вкрай важливий для нього сам 
по собі, а з іншого – є поштовхом задля переходу до класицизму, 



110

який в англійській гуманістиці відіграв як потужну, так і специ-
фічну роль.

З позиції сьогодення слід позитивно оцінити не лише ме-
тодологічні, а й методичні засади спираючись на які, здійсне-
но теоретичні «прориви» Р. Дж. Колінгвуда. Щодо методичних 
слід виокремити використання потенціалу таких гуманітарних 
наук як історія філософії, етика, естетика, мистецтвознавство 
та частково психологія. Саме вони забезпечили підґрунтя до 
всебічного аналізу ролі й значення як класицизму загалом, так 
і його англійської моделі формування європейського культурно-
го простору XVI – початку ХІХ століття зокрема.

Слід наголосити, що ми вважаємо доцільним оперувати фор-
мально-логічною структурою «англійська модель класицизму», 
оскільки це дає можливість в процесі аналізу дослідницького 
простору класицизму, чітко окреслити, так би мовити, «межі па-
нування англійців» й поглибити знання сучасної наукової спіль-
ноти щодо теоретичних інтересів мислителів саме цієї країни.

Акцентована нами теза набуває особливого значення зважа-
ючи на те, що в попередні періоди англійський класицизм через 
остаточно не окреслені причини, залишався в тіні італійської чи 
французької моделей. Одним із пояснень такого стану було осо-
бливе значення як доби італійського Відродження, так і фран-
цузького бароко та рококо у подальшому історико-культурно-
му розвитку Європи. Означений контекст імовірно і посприяв 
тому, що на маргінесах опинився як англійський, такі частково 
німецький класицизм. Однак слід констатувати, що сучасна єв-
ропейська гуманістика поступово долає таку недоречність.

На нашу думку, все зазначене актуалізує звернення до сут-
ності «англійської моделі класицизму», що «будувалася» на 
засадах теоретико-практичного паритету  – принципу, який 
в українській гуманістиці активно використовують Л.  Левчук, 
О.  Оніщенко, С.  Холодинська. Теоретико-практичний паритет 
найбільш виразно відбиває одну з наріжних ознак англійсько-
го класицизму, а саме: англійські класицисти були настільки 
ж теоретиками, наскільки й відомими представниками літера-



111

турно-мистецької спільноти, які привернули увагу і Р. Дж. Ко-
лінгвуда і зацікавлене ставлення сучасних науковців.

Саме принцип «теоретико-практичного паритету» і є тією 
теоретичною принадою, що осучаснює естетико-мистецтвозна-
вчі ідеї класицистів. Окрім потенціалу «теоретико-практичного 
паритету», продуктивним слід вважати й опертя на «персоналі-
зацію». Використовуючи «персоналізацію» як одну з наріжних 
засад культурологічного аналізу, реконструюємо спадщину тих, 
хто «забезпечив» можливість стверджувати не лише існування, 
а й самодостатність «англійської моделі класицизму». 

2.2. Англійський класицизм:  
літературно-мистецький контекст

2.2.1. Філіп Сідні

У проєкції часу стало очевидним, що біля витоків англій-
ського класицизму стоїть Філіп Сідні (1554–1586), корот-
ке життя якого не завадило йому в добу правління Єлизавети 
І (1533–1603) посісти помітне місце в різних сферах. Належачи 
до вищих верств англійської аристократії, Сідні здобув ґрунтов-
ну освіту і готуючись до дипломатичної кар’єри, кілька років 
перебував у Франції спілкуючись із Філіпом Деплюссі-Марне 
(1549–1623) – політичним діячем, дипломатом і визнаним ліде-
ром тодішньої французької літератури.

Як засвідчують епістолярні та мемуарні джерела, Сідні був 
свідком подій Варфоломіївської ночі (24 серпня 1572), поділя-
ючи при цьому позицію протестантів. Упродовж року у статусі 
посла він представляв королівський двір у Празі (1577). Однак, 
оскільки Єлизавета І не поділяла його релігійні погляди, Сідні 
впав у немилість, був відкликаний і відправлений у власний ма-
єток – місце тимчасового заслання.

Цей період життя сприяв виявленню, так би мовити, пред-
метного, цілеспрямованого інтересу Сідні до літературної твор-



112

чості насамперед в організаційному плані: він створює пое-
тичне товариство «Ареопаг», до якого увійшли його друзі, які 
так чи інакше були дотичні до простору гуманітарного знання: 
Габріель Харві (1545–1630), Едмунд Спенсер (1552–1599), Ед-
вард Дайард (1543–1607), Фульк Гревілл (1554–1628) – майбут-
ні англійські літератори, які посядуть помітне місце в літературі 
другої половини XVI та перших десятиліть XVII століття.

На нашу думку, серед літературного оточення Ф. Сідні осо-
бливий інтерес викликає персоналія Е. Спенсера, який навчаю-
чись у Кембриджі, був студентом Г. Харві – викладача риторики, 
під впливом якого Спенсер перебуватиме упродовж усього жит-
тя. Знайомство з Ф. Сідні відбулося у 1579 році – знаменному 
в житті Спенсера, адже саме тоді виходить друком його най-
більш відома поема «Пастуший календар», яка не лише зарахо-
вана до класичних творів англійської літератури, а й забезпечи-
ла Е. Спенсеру титул «Принц поетів».

Згодом з’ясується, що серед членів товариства «Ареопаг» 
саме Е. Спенсер міг успішно працювати практично в усіх жан-
рах поезії, створюючи непересічні зразки й пасторалі (засновни-
ком цього поетичного жанру визнано Ф. Сідні – М.Т.), й епопеї, 
й елегії та сонетів. Пізніше літературознавці артикулювали, що 
саме Спенсер творчо-пошуково ставлячись до фонетики англій-
ської мови, надав віршам особливої музичності та вишуканості.

Повертаючись до реконструкції життєво-творчого шляху 
Ф. Сідні, слід констатувати, що у роки «королівської немилості» 
він починає експериментувати з таким жанром поезії як «пасто-
раль» (від фр. pastorale – сільський), намагаючись у своїх творах 
уславлювати ідилічне сільське життя та красу незайманої приро-
ди, а згодом створює одну з найкращих своїх пасторалей – «Ар-
кадія», що дає підстави сучасному англійському літературознав-
ству вважати Філіпа Сідні засновником цього жанру. Працюючи 
над конкретними творами він теоретично осмислює місце та 
роль поезії в європейській культурі, наголошуючи на значенні 
традицій, і пише ґрунтовне дослідження «Захист поезії» (1580).

Присвятивши Єлизаветі І пастораль «Травнева королева», 
Сідні отримав прощення, повернувся до Лондона й був призна-



113

чений спочатку очільником англійської кінноти в англо-іспан-
ській війні, а згодом губернатором завойованих територій (1585). 
У зіткненні з ворогом біля містечка Зютфенс (Нідерланди) Сідні 
був важко поранений і помер від зараження крові у віці тридця-
ти двох років. Трагічна смерть молодого поета, який вважався 
одним з найвідданіших послідовників протестантизму, досить 
швидко перетворила його на легенду. Коли ж з’ясувалося, що 
твори Сідні були першими в історії англійської літератури, що 
перекладалися іншими мовами, визнання його спадщини як 
видатного національного досягнення стало одним із чинників 
у характеристиці творчості поета.

Слід наголосити, що теоретична спадщина Сідні, по суті, 
обмежується однією працею, проте її значення важко перео-
цінити, оскільки за хронологічним принципом вона є першим 
кроком у представленні класицизму й своєрідним дороговказом 
для наступного покоління теоретиків. Сучасні літературознавці, 
коментуючи окремі позиції дослідження Сідні, звертають ува-
гу на ті труднощі, з якими він зіткнувся в процесі написання 
«Захисту поезії», а саме: як з недостатньою розробленістю анг-
лійської письменної прози в останній третині XVI століття, так 
і з необхідністю втрутитися в полеміку щодо памфлету Гассона 
«Школа зла» («A school for abuse», 1579)», автор якого виступав 
і проти елітарного мистецтва і проти ученості загалом.

Подолавши означені труднощі, Сідні запропонував нову ма-
неру «представлення» теоретичних ідей, яка пізніше не лише 
була підтримана, а й успішно розвинена. «Нова манера» вво-
дила в теоретичний текст дві постаті  – прокурора й адвоката, 
висловлювання яких чи то спростовували, чи то захищали кон-
кретні теоретичні тези. 

Водночас результативність подібних диспутів залежала не 
лише від професіоналізму їх учасників, а й від того як оцінюва-
лася постать поета. Наразі закцентуємо, що Сідні реконструю-
вав приклади термінів, якими називали поета в різних країнах. 
Так, наприклад, на теренах Туреччини, окрім священників-за-
конотворців, за твердженням Сідні, лише поети мають право на 
авторство; в Ірландії – країні, що «майже повністю позбавлена 



114

вченості» до поетів ставляться з побожною повагою; індійці, 
які навіть не мають власної писемності, підтримують своїх по-
етів, які «складають і виконують пісні, що називають «areytos». 
У цих піснях розповідається про подвиги пращурів і проголо-
шуються слова вдячності численним богам; в Уельсі, «де жи-
вуть прямі нащадки стародавніх бритів, ми маємо вагомі дока-
зи того, що серед них є поети, яких вони називають бардами». 
Вживаючи поняття «бард – мандрівний поет і співак у кельтів, 
слід мати на увазі, що барди об’єднували функції автора, компо-
зитора та виконавця пісень» (5).

На теренах Уельсу поезія, за твердженням Сідні, збереглася 
всупереч політиці римлян, данців, норманів, які періодично за-
хоплювали уельські землі. Свій ретроспективний аналіз, так би 
мовити, географічної площини існування поезії, Сідні завершує 
поверненням до її джерел – грецько-римської традиції називати 
поетів «vates» – пророк, додаючи до нього ще два терміни: «va-
ticinium» (пророкування) та «vaticineri» (провісник)».

Ще одним «теоретичним проривом» Ф. Сідні вважається за-
стосований ним прийом порівняння зокрема етики, філософії та 
поезії, що, на його думку, збігаються за змістом, а відрізняються 
«засобами його передачі»: «системою голих фактів» (етика) та 
«системою образів» (поезія). Англійський теоретик звертає ува-
гу на те, що людство від давньогрецьких часів орієнтується на 
те тлумачення поезії, яке запропонував Арістотель наголошую-
чи, що поезія – мистецтво наслідування. 

Деталізуючи цю тезу Сідні артикулював, що Арістотель ви-
значає її (поезію – М.Т.) у понятті «mimesis», тобто «відтворен-
ня, наслідування або «живописання». Говорячи ж метафорично 
поезія – це картина, що говорить маючи на меті наставляти та 
«усолоджувати». Повністю приєднуючись до тези давньогрець-
кого філософа, Сідні вважає за необхідне ще раз акцентувати: 
у метафоричному аспекті поезію слід розглядати як «картину, 
що говорить». При цьому англійський теоретик наголошує на 
існуванні трьох типів поетів і трьох видів поезії:

1.  «Найпрекраснішими» були поети давнини, в творах яких 
«наслідувалася досконалість Бога». Це, на думку Сідні, показо-



115

во зробили «Давид у своїх “Псалмах”, Соломон у “Пісні пісень”, 
“Екклезіасті” й «Притчах», Мойсей і Дебора в їхніх “Гімнах”»… 
. Посилаючись на тези Іммануїла Триммеліуса та Франциска 
Юніуса, Ф. Сідні погоджується, що означені твори слід розгля-
дати як «поетичну частину Біблії». За його твердженням, пое-
зія такого ґатунку має своїх прихильників і у другій половині 
XVI  століття серед тих людей, які «жорстоко страждають від 
смертних гріхів».

2.  Поети другого типу мають справу з «філософськими ма-
теріями, або пов’язаними з моральністю як у Тіртея, Фокіліда 
і Катона, або з природою взагалі як у Лукреція і в «Георгіках» 
Вергілія, або з астрономією як у Манілія і Понтано, або ж з істо-
рією як у Лукана. Якщо ця поезія комусь не подобається, ствер-
джує Сідні, причина тому – відсутність смаку в судженнях цих 
людей, а «не якість вишуканої їжі блискуче висловлених знань». 

3.  Найціннішими, на думку Сідні, є поети, які «гідно насліду-
ючи природу повчають і приносять насолоду». При цьому насліду-
ючи вони нічого не запозичають з того, що є, було або буде, проте 
занурюються у сфери божественного передбачення стосовно того, 
що може або має бути, підкорюючись лише «дисципліні вченого 
судження». Ця третя когорта як поетів, так і створених ними «по-
езій» структурується, за визначенням Сідні, на «підвиди», серед 
яких найбільш значущими є «героїчний, ліричний, трагічний, ко-
медійний, сатиричний, ямбічний, елегійний, пасторальний».

Слід враховувати, що усі три типи поетів та види поезії, так чи 
інакше, залучені у площину «мімезису», проти змісту й функцій 
якого Сідні, в принципі не заперечує. Принагідно доцільно наго-
лосити, що він написав «Захист поезії» у 1580 році, використав-
ши три означення поняття «мімезису»: відтворення, наслідуван-
ня, живописання. Натомість сучасна естетико-мистецтвознавча 
теорія використовує, як правило, лише поняття «наслідування», 
тоді як інші іменники (в сучасній теорії їх зазвичай називають оз-
начники – М.Т.) можуть виступати лише в ролі «пояснювальних 
термінів» при тлумаченні змісту «наслідування».

Оскільки теоретик намагався «захистити поезію», то певну 
частину тексту свого дослідження він приділяє історії становлен-



116

ня цього літературного явища (в останні десятиліття XVI століт-
тя поняття «жанр» ще не було введено в теоретичний ужиток, тож 
враховуючи це, ми оперуємо терміном «явище» – М.Т.) Відтак 
Ф. Сідні досить вільно перехрещує міфологічне «бачення» поезії, 
рими якої під музичний ритм кіфари чи «розтрощували каміння», 
чи допомагали його укладати при будівництві стін навколо Фів 
(міф про Амфіона – сина Зевса та цариці Антіопи), із позаміфо-
логічним – світським». Слід наголосити, що в арсеналі «захисни-
ка поезії» є ціла низка зразків «поетичного міфологізму».

Поезія видається Ф. Сідні вкрай важливим «літературним 
явищем», що володіє засобами емоційного впливу на людину, 
що живиться цілком «земними засадами», серед яких на пер-
ші ролі теоретик висуває «ремесло», досконале володіння яким 
зрівнює поета з «філософом – моралістом» або з «істориком». 
На нашу думку, слід акцентувати, що у різних частинах сво-
го дослідження, Сідні свідомо артикулює існування «поетів» 
і «віршотворців»: останні мають досить приблизну дотичність 
до поезії, зазвичай позбавляючи це «літературне явище» ознак 
індивідуальності, вульгаризуючи та деформуючи його.

Слід наголосити, що в означених проблемах Ф. Сідні «ру-
хається» у логіці розміркувань Арістотеля, який, як відомо, 
ставив поезію вище історії. Позиція, яку ми умовно визначи-
мо як «Арістотель – Сідні», достатньо переконливо актуалізує 
особистісний фактор, уяву і переживання конкретної людини, її 
«чуттєву присутність» в історичних подіях – битві, облозі, захо-
пленні земель, загибелі солдат, стражданні поранених, мрії про 
перемогу. Водночас Сідні намагається показати, яке «тяжіння 
до добра» викликають у людини приклади, запозичені з поезії: 
«Хто з тих, хто прочитав про те, як Еней виносить на власній 
спині старого Анхіза не мріє про можливість особисто здійсни-
ти таке надзвичайне діяння?».

Хоча «захищаючи поезію» Сідні, цілком логічно у різних ас-
пектах, постійно пише про неї, однак схиляючись перед її мож-
ливостями, все ж не забуває, що існує життя і поза читанням вір-
шів. У такому житті цінується мораль, патріотичні чи доброчинні 
вчинки, які характеризують життєву позицію людини. Оскільки 



117

поезія зачіпає емоції та переживання кожної конкретної людини, 
її передусім виховний потенціал значно вищий, на думку Сідні, 
ніж диспути філософів щодо того, яке життя – споглядальне чи 
діяльнісне більш доречне: «Платон і Боецій добре розуміли це 
і тому часто примушували пані філософію позичати для маску-
вання у Поезії її одяг». Принагідно зауважимо, що процитований 
фрагмент відсилає читача до твору «Розрада філософією», в яко-
му Боецій поєднав прозаїчну мову з поетичною.

Окрім означених розміркувань, Сідні констатує наступне: 
«Можна навести численні приклади, яким не буде кінця, диво-
вижного впливу поетичного вимислу на людей». І поняття «ви-
мисел» і його роль у поетичній творчості багато важать для Сід-
ні як теоретика. Він наводить приклади з римської історії V ст. 
до н.е., коли відомий політичний діяч Мененій Агріппа перед 
збудженим людським натовпом повівся як простий поет, розпо-
вівши людям притчу про те, як у давнину всі частини людського 
тіла повстали проти живота, а покаравши його, самі виявилися 
голодними. Зокрема, Сідні зазначає, що не знає іншого прикла-
ду, коли вигадана притча, яку Мененій Агріппа розповів натовпу 
збуджених людей так подіяла на них, що розгнівані римляни за-
спокоїлись та погодилися вести перемовини з сенатом. У цьому 
разі «вимисел» виступив у ролі регулятора політичної ситуації.

Своє дослідження англійський теоретик завершує «про-
кляттями» на адресу «нездар», які «народилися біля нільського 
водограю» і не здатні чути «музику поезії». Емоційність Ф. Сід-
ні визначається передусім суперечністю процесу сприймання 
художніх творів, які подекуди не здатна переживати «сільська» 
спільнота чи хтось інший, позбавлений уяви та здатності співп-
ереживати творчим шуканням поета.

Хоча на тлі досягнень тогочасної італійської та французької 
гуманістики напрацювання Ф. Сідні мають дещо скромний ви-
гляд, проте для подальшого розвитку англійського гуманітарно-
го знання він виконав доволі важливу роль: 

По-перше, продемонстрував можливість виявити себе 
у кількох, досить специфічних напрямах – політиці, військовій 
справі та науково-дослідницькій діяльності. 



118

По-друге, «пасторальна поезія» Ф. Сідні має самоцінне зна-
чення у розвитку європейської літератури.

По-третє, популярність «Захисту поезії» серед тогочасних 
інтелектуалів спонукала до подальших наукових розвідок, які 
сукупно створили теоретичну «дослідницьку цілісність» на то-
гочасних англійських теренах.

2.2.2. Бенджамін (Бен) Джонсон

Дотримуючись хронологічної послідовності у розгляді ес-
тетико-мистецтвознавчої гілки англійського класицизму, слід 
зосередитися на позиції Бенджаміна (Бена) Джонсона (1573–
1637), для якого Філіп Сідні, що пішов з життя у 1586 році 
вже фактично був класиком. Спадщина Б. Джонсона, так само 
як і спадщина Ф. Сідні, показовим чином відповідає вимогам 
теоретико-практичного паритету, оскільки комедії Джонсо-
на – «Кожний у своєму праві» (1598), «Вольпоне, або Лисиця» 
(1605), «Епікона, або Мовчазна жінка» (1609), «Алхімік» (1610) 
входили до репертуару європейських та американських театрів 
упродовж ХХ століття.

Теоретичні ж напрацювання Б. Джонсона, які вочевидь мають 
доволі складну назву – «Нотатки чи спостереження за людьми та 
явищами, зроблені під час щоденного читання, і такі, що відби-
вають своєрідне ставлення автора до свого часу» (1642), у більш-
менш завершеному обсязі були оприлюднені вже після смерті ав-
тора. Хоча його сучасникам було важко цілісно осягнути спадщину 
цього драматурга і теоретика, у проєкції часу вона сприймається 
як така, що «будувалася» на засадах саме теоретико-практичного 
паритету, коли досвід освоєння «законів сцени» давав змогу зроби-
ти переконливі висновки щодо окремих «законів творчості».

Слід наголосити, що ці «закони» Джонсон іноді подає у формі 
близькій до чинника «умовність», на який він активно спираєть-
ся в процесі написання комедій: «Часто говорять, що люди, які 
не здатні постійно і повсюди виявляти гостроту власного розуму, 
неглибокі й недотепні. Нема нічого дурнішого. Був би ніс або око 
кращою частиною обличчя, чи захотіли б ми мати його замість 



119

усього лиця? Гадаю, що брови, щоки, лоб, губи та інше не менш 
необхідні та природні на своєму місці. Однак тепер природність 
не цінується: правильна і природна мова здається банальною. 
І лише нестерпний, химерний стиль вважається чудовим…» Як 
наслідок цих роздумів, Джонсон формулює наступне запитання: 
«Хіба не спотворивши рідної мови не можна сказати красиво?» 
(19). Відтак кожний митець, на думку Джонсона, має рахуватися 
з модою, яка вимагає, аби «стиль був екзальтованим».

Ми свідомо зосереджуємо увагу на цьому фрагменті, а у до-
слідженні Джонсона чимало яскравих, інтелектуально-іроніч-
них пасажів, аби показати специфіку його мислення й ставлення 
до «законів творчості», оскільки обігруючи модель «обличчя», 
він примушує читача зосередитися на таких «явищах» як «ро-
зум», «природність», «стиль», «мова», «екзальтація», «мода», 
зіставлення «частина – ціле», «спотворення – краса». На нашу 
думку, йдеться не стільки про інтелект цього прихильника «те-
оретико-практичного паритету», скільки про його дивовижну 
«інтелектуальну щедрість», яку він дарує своїм сучасникам.

Слід визнати, що з одного боку нотатки англійського тео-
ретика це, так би мовити, поточні узагальнення професійного 
досвіду, який він отримував у процесі роботи з акторами над 
«перенесенням» на сцену власних творів, а з іншого – спроба 
теоретичного обґрунтування необхідності творчої трансформа-
ції «ренесансного» театру в «класицистичний».

З цього приводу літературознавці стверджують, що Б. Джон-
сон, життєво-творчий шлях якого припадає на межу XVI–
XVII століття, відчував себе радше людиною Відродження, ніж 
Класицизму. Проте він все ж є класицистом, оскільки у першу 
третину XVII  століття класицизм уже впевнено почувався на 
англійських теренах. Водночас створюючи новий англійський 
театр, Джонсон відштовхувався від надбань Відродження, де-
монструючи повагу до досвіду минулого.

Як драматург, він не лише надавав перевагу комедії, а й визна-
вав значення «індивідуальних відхилень», що актуалізують осо-
бливу роль «гуморів» (термін Джонсона – М.Т.) – прикладів специ-
фічної реакції конкретної людини на комічний подразник. Досить 



120

обережно ставлячись до філософсько-естетичних шукань мисли-
телів Античності, Джонсон так само як і вони, визнавав категорію 
«комічне» і наріжною, і підґрунтям для створення комедії.

На нашу думку, у дещо суперечливій позиції Б. Джонсона, 
увагу привертає зроблений ним наголос на індивідуальному ас-
пекті сприймання й переживання комічного («гуморів»), які не 
слід «типізувати». З огляду часу, слушність позиції Джонсона 
повністю підтвердилася після здійснення аналізу як природи 
«комічного – комедії», так і психофізіології сміху у досліджен-
нях А. Бергсона «Сміх у житті та на сцені» (1900) і З. Фройда 
«Дотепне і його ставлення до позасвідомого» (1905). Ці теоре-
тики акцентували саме на індивідуальному характері сприйман-
ня комічного подразника, що далеко не в кожного реципієнта 
викликає реакцію сміху, тож доцільність застосування понят-
тя «типізація» до комедійних творів залишається дискусійною 
і в сучасній естетичній теорії.

Актуальність подальшого розкриття «секретів» комічного 
демонструє стаття О.  Оніщенко «”Сміх Циклопа” як модель 
комічного Б.  Вербера: потенціал теоретико-практичного пари-
тету» (2017). Відштовхуючись від резонансного роману «Сміх 
Циклопа» (2010) відомого французького письменника Бернара 
Вербера, дослідниця показує реальні й можливі модифікації 
комічного у світоставленні конкретного індивіда. Зокрема вона 
наголошує, що «класична естетична категорія» не задовольняє 
Вербера, видається йому «ускладненою, неефективною, недо-
цільною, а за великим рахунком і неможливою, зважаючи на 
той визначний прорив, що був реалізований у цьому напрямі 
А. Бергсоном і З. Фройдом» (71, 143-144).

Цілком свідомо включаючи у контекст наших розмислів нау-
кову розвідку О. Оніщенко, ми намагаємося акцентувати проце-
суальний характер «комічного» зміст якого, принаймні від часів 
Джонсона, лежить у полі зору дослідників. Цей факт наголошує 
значення спадщини англійського класициста, який зміг постави-
ти важливу проблему, яка, як відомо, вже є набутком гуманістики 
незалежно від того, наскільки точно він її проаналізував.



121

Реалізуючи завершальну частину назви дослідження Джон-
сона, «…ставлення автора до свого часу», він дає характеристи-
ку «своєму часу», який мав змогу спостерігати безпосередньо: 
«…найбільшою довірою та попит мають сьогодні брутальні, 
розбещені тексти й глузливі, пародійні вірші». Деталізуючи 
власні розмисли, теоретик наголошує на тому, що це зовсім 
у дусі нашого часу і вдачі, що успіх супроводжує найгірші тво-
ри, тоді як кращі починають викликати зневагу. Там, де закін-
чуються «хороші» мистецтва, починаються «погані». Слід ви-
знати, що недоліком у позиції Бена Джонсона є деяка її, так би 
мовити, половинчастість: увівши в ужиток поняття «хороші» 
і «погані» мистецтва, він не вважає за необхідне хоча б стисло 
пояснити, який зміст саме він вкладає в подібні визначення.

Принагідно звернемо увагу, що Джонсон вживає поняття 
«мистецтво» у множині, наголошуючи в такий спосіб ту реаль-
ну «побутову» атмосферу, чітко визначене місце дії, оскільки 
він заперечував будь-яку наявність у комедії вигаданих чи фан-
тастичних ознак. До того ж як артикулюють театрознавці, «цен-
тральним у поетиці Бена Джонса виявляється принцип мораль-
но- дидактичної заданості характерів персонажів…». 

Своєю увагою спадщину Джонсона не обійшов і Р. Дж. Ко-
лінгвуд, неодноразово звертаючись до неї. Так у «Принципах 
мистецтва», розпочинаючи аналіз проблеми співвіднесеності 
«корисного та приємного», він цитує думку драматурга з п’єси 
«Епікона, або Мовчазна жінка»: «Мета кожного, хто наважуєть-
ся писати для сцени, поєднання приємного з корисним» (117, 
86). Коментуючи цю тезу, Р. Дж. Колінгвуд наголошує: «Худож-
ник, якщо він добре знає свою справу, сам розподіляє у який 
бік мають бути спрямовані різні емоції. Так сказано й у Горація: 
omne tulit punktum qui miscast utile dulci. Тут utile – це розрядка 
емоцій у практичній діяльності, а dulci – розрядка в ігровій си-
туації розваги» (117, 86-87).

Намагаючись якомога глибше «зануритися» у природу емо-
цій і ґрунтовніше її охарактеризувати, Р. Дж. Колінгвуд порівнює 
художні засоби, які використовував Шекспір з класицистични-
ми комедіями Джонсона. Особливу увагу теоретик приділяє та-



122

ким емоційним «виверженням» людини як злоба, злостивість, 
бажання, аби ті, «хто краще нас, побільше страждали». Як на-
голошує Р. Дж. Колінгвуд і для Шекспіра і для його сучасників 
«брутальність, насильство, хуліганство» були звичайним яви-
щем і в художніх творах «трапляються в найвідвертіших фор-
мах і настільки часто, що ми мусимо визнати ці явища самою 
сіллю життя для середнього театрального завсідника тієї доби» 
(117, 91). Тож у комедії «Вольпоне, або Лисиця» Б. Джонсон, як 
зазначає Р. Дж. Колінгвуд, наслідує Шекспіра не роблячи жод-
них спроб відмовитися від такої системи «цінностей».

Слід наголосити, що з одного боку англійський класицист нада-
вав особливого значення «задуму» майбутнього твору, а з іншого – 
наполягав, аби у задумі від початку творчого процесу були закладе-
ні «мораль» і «моральнісний урок» майбутнього твору. В окремих 
тезах своїх «Нотаток та спостережень…» Джонсон позитивно оці-
нює і роль інтуїції, і визнає «продуктивну силу» натхнення, проте 
ці ознаки творчого процесу фіксуються суто умоглядно, тоді як 
реально відстоюється ідея «попередньої заданості майбутнього 
твору». Означену позицію Б. Джонсона Р. Дж. Колінгвуд вважає за 
необхідне прокоментувати, реконструюючи «за» і «проти» джон-
сонівських висновків. Зокрема він висуває запитання: «А чи існує 
розподіл між сирим матеріалом і кінцевим продуктом?».

На висунуте запитання відповідає сам Р. Дж. Колінгвуд наголо-
шуючи, що має на увазі «справжнє мистецтво». Відносячи Джон-
сона саме до його представників він щиро дивується, що можна 
віднайти «сировину» з якої відомий драматург «виготовляв «Коро-
леву та мисливицю». На думку Р. Дж. Колінгвуда, для літератора 
такою «сировиною» може виступати «слово», яке і має визначи-
ти творчий процес у літературі. Наразі філософ, посилаючись на 
Джонсона, зауважує, що було б наївним уявляти його (творчий 
процес – М.Т.) наступним чином: «Я хочу зробити маленький гімн, 
який відкриє шосту сцену п’ятого акту в «Святкуванні Сінтії». Ось 
англійська мова, або принаймні та її частина, яку я добре знаю. 
З неї я п’ять разів використаю твій; чотири рази к, і, сяюча; пречу-
довий та богиня по три рази кожне та ін.» (117, 34). 



123

Підключаючи засади психологічного аналізу Р. Дж. Колінгвуд 
артикулює, що оскільки він представив творчий процес Джонсон 
«не думав» і «не діяв»: «Слова, що трапляються у його вірші, ні-
коли не зберігалися в його пам’яті у формі, відмінній від порядку 
його ж вірша» (117, 34). Аргументуючи свою позицію, Р. Дж. Ко-
лінгвуд не заперечує того факту, що «сортуючи слова, голосні або 
приголосні звуки зі схожого вірша, ми можемо зробити цікаві та 
(хотілося б вірити) важливі відкриття стосовно того, яким чином 
працювала голова Бена Джонсона, коли він писав вірш» (117, 34). 
Водночас слід наголосити, що у двох процитованих фрагментах, 
ми повністю відтворили текст Р. Дж. Колінгвуда, не редагуючи 
очевидні стилістичні огріхи наявні в ньому. 

Приклади, які використовує Р. Дж. Колінгвуд у процесі рекон-
струкції специфіки творчого процесу в інтерпретації Б. Джонсона, 
дають йому привід засудити «технічну» теорію мистецтва і зокре-
ма зазначити: «Я з радістю допущу, що технічна теорія мистецтва 
робить добру справу, надихаючи людей на дослідження подібних 
матерій, однак якщо, пояснюючи ці свої заняття вона (технічна те-
орія – М.Т.) називає слова і звуки матеріалом з якого робиться вірш, 
то вона, вибачте, говорить нісенітницю» (117, 34).

На нашу думку, доцільно звернути увагу на дещо дивний 
з сучасного погляду факт, а саме: Р.  Дж.  Колінгвуда найбіль-
ше дратує використання Джонсоном поняття «матеріал», хоча 
впродовж століть воно могло виступати своєрідною ознакою не 
лише «засобу» задля безпосередньої праці митця над майбут-
нім твором (фарби, пензлі, полотно, мармур, глина, клавесин, 
на якому «відшліфовується» мелодія, костюм, що відповідає 
певному історико-культурному періоду), а й визначенням «виду 
мистецтва», у просторі якого здійснюється творчий процес.

«Технічна теорія» мистецтва, теоретичну спрямованість 
якої поділяв Б.  Джонсон, мала всі підстави вважати «слово» 
і «звук» «будівельним матеріалом» поезії та музики. Принагід-
но наголосимо, що навіть для перших десятиліть XVII століття, 
на які припадає науково-творче життя Джонсона, число людей 
долучених до мистецтва було достатнім, аби зрозуміти значен-
ня поняття «матеріал», яким оперує відомий класицист.



124

Позицію Р.  Дж.  Колінгвуда важко прийняти й в тому разі, 
якщо розглядати «матеріал» у дещо іншому ракурсі. «Матеріал» 
у найширшому розумінні цього поняття – це важливий елемент 
у структурі професійної підготовки митця, який повинен во-
лодіти «ремеслом». Р. Дж. Колінгвуд з надзвичайною повагою 
поставившись до «ремесла» й багато зробивши задля підтрим-
ки давньогрецьких філософів, що наполягали на його значенні 
в процесі творчої роботи імовірно мусив всіляко підтримати 
його, а не оцінювати джонсонівську тезу про значення «матері-
алу» як «нісенітницю».

Слід зауважити, що контекст колінгвудівських розмислів ці-
кавить нас у зв’язку з постаттю Б.  Джонсона, оскільки серед 
багатьох англійських поетів Р. Дж. Колінгвуд обирає саме його 
творчість і робить її предметом теоретичного аналізу. Водночас 
ми маємо зауважити, що негативне ставлення Р. Дж. Колінгвуда 
до «технічної теорії мистецтва» далеко не завжди виправдане 
і варте розгляду у контексті проблем психології творчості.

Вочевидь Р.  Дж.  Колінгвуд і сам не впевнений у необхід-
ності повного засудження цієї теорії, оскільки звертаючись до 
рядків з поезії Гейне – «Зі свого великого болю я зробив малень-
кі пісні», він визнає слушність позиції німецького поета, оскіль-
ки вважає, що в процесі творчості Гейне «перетворив емоції на 
вірш». Своє «визнання» Р. Дж. Колінгвуд корегує зауваженням, 
що праця Гейне не тотожна «перековуванню залізної стрічки на 
підкови». Наразі, наскільки нам відомо, ані Джонсон, ані «тех-
нічна теорія мистецтва» такі порівняння не здійснювала, а від-
так – цей приклад є лише демонстрацією певної упередженості, 
яка подекуди трапляється у твердженнях Р. Дж. Колінгвуда.

Оскільки в наступних розділах нашої монографії ми роз-
глянемо колінгвудівську модель інтерпретації видів мистецтва, 
нам видається логічним торкнутися ставлення Джонсона до 
цієї проблеми в його теоретичних розвідках, де спираючись на 
порівняльний аналіз поезії та живопису, він висловив низку до-
волі важливих тез. Так, у процесі вибору мистецтв, а це перше, 
що впадає у вічі, Джонсон оминув театр, яким займався профе-



125

сійно. Натомість зупинившись на поезії та живописі, він сфор-
мулював низку правил.

По-перше, англійський теоретик наголосив на споріднено-
сті цих двох мистецтв стверджуючи, що «обидва зайняті наслі-
дуванням природи». До своїх міркувань Бен Джонсон залучає 
Плутарха, який, на думку Джонсона, прекрасно сказав, що по-
езія – це розмовляючий живопис, а живопис – це німа поезія: 
«Обидва ці мистецтва вигадують та вимудровують різні речі 
й використовують їх задля служіння природі».

По-друге, Джонсон порівнює «знаряддя праці», якими воло-
діє живопис (олівець) та поезія (перо). Цей порівняльний аналіз 
приводить його до вельми дискусійного висновку: перо більш 
благородне знаряддя, адже воно торкається не лише людських 
почуттів, а й «самої свідомості». На жаль, залишається не з’я-
сованим, чому Джонсон позбавляє «самої свідомості» живопис. 
Водночас обидва види мистецтва, на його думку, мусять поба-
чити в «задоволенні й користі спільну мету», яка допоможе їм 
уникнути усіх негідних насолод, аби не збитися з правильного 
шляху». Якщо ж «мистецтва» оберуть інший шлях, то намагаю-
чись удосконалити розум, «зруйнують вдачу». Наразі Б. Джон-
сона не бентежить очевидна алогічність запропонованого ним 
висновку, адже він не заперечував значення «розуму» у станов-
ленні й функціонуванні «мистецтв». Чому ж тоді «розум» му-
сить виступити руйнівником «вдачі»?

По-третє, у розміркуваннях Джонсона наявні піднесено- 
емоційні оцінки живописців, які за його твердженням, працю-
ють на теренах «живопису – створіння небес». А ті живописці, 
які гідні оцінки «прекрасні», здатні проникати у найпотаєм-
ніші глибини «людського почуття» і за всієї своєї «мовчазної 
природи сила їхнього впливу легко перемагає красномовство». 
Джонсон персоніфікує живописців, наголошуючи на досягнен-
нях італійської школи, а шістьох з її представників – «Рафаель 
де Урбіно, Мікеланджело Буонарроті, Тіціан, Антоніо із Корре-
джо, Себастьян Венеціанський, Джуліо Романо та Андреа Сер-
торіо» вважає вершиною у розвитку образотворчого мистецтва. 
Принагідно констатуємо, що в тексті Джонсон називає 6 митців, 



126

а в авторському переліку додає прізвище Джуліо Романо (1499–
1546) – архітектора, учня Рафаеля. Однак, чому він зробив саме 
так, Джонсон не пояснює.

На нашу думку, спадщина Б. Джонсона потребує подальшо-
го самостійного, ґрунтовного дослідження, що стало б у при-
годі українським культурологам, які опікуються проблемами 
англійської гуманістики. Якщо «розгорнути» теоретичний про-
стір опрацьований Джонсоном, він містить і проблему ремес-
ла, і значення метафори та іномовлення в донесенні авторської 
думки, і шляхи досягнення «витонченості у висловлюваннях», 
і полеміку з митцями минулого, і перелік чинників, які допомо-
жуть «майбутнім поколінням» чіткіше уявити зроблене попере-
дниками, і переконання, що низка нинішніх визначень мисте-
цтва суперечать одне одному.

Перелік «великих» і «малих» питань, заявлених Б. Джонсо-
ном, разом з тими важливими проблемами, які вже були окрес-
лені нами показують, що його спадщина – це потужна частина 
«англійської моделі Класицизму», яка безсумнівно потребує по-
дальшого осмислення.

2.2.3. Джон Драйден

До когорти відомих класицистів Англії належить і Джон 
Драйден (1631–1700) – один із видатних поетів другої половини 
XVII століття, драматург, перекладач, теоретик драми та автор 
принципово важливого для створення цілісного уявлення про 
англійський Класицизм «Есе про драматичну поезію».

Своє наріжне теоретичне дослідження Драйден написав 
на вимогу «нової манери», яку почав запроваджувати Ф. Сідні. 
Наразі він не використовував сіднівських постатей «прокурор – 
адвокат», а скопіював відомий прийом Леонардо да Вінчі, який 
задля пояснення переваг живопису влаштував диспут між пред-
ставниками різних видів мистецтва.

Сучасні літературознавці, реконструюючи ту частину спад-
щини Дж. Драйдена, яка пов’язана з художньою критикою, на-
голошують, що було б неточним звести її до дослідження «Есе 



127

про драматичну поезію», хоча це характерне для тої епохи. Річ 
у тім, що по-перше, більша частина його нотаток та розмірко-
вувань щодо мистецтва розкидана по передмовах, вступах до 
п’єс та листах; по-друге, власне критичних праць він написав 
небагато і серед них найбільш значущою, за спільною думкою 
науковців, вважається «Есе про драматичну поезію», вперше 
оприлюднене у 1668 році.

«Есе про драматичну поезію» побудовано як «бесіда», яку 
ведуть між собою чотири людини, кожна з яких має можливість 
прочитати «монолог», тобто доволі всебічно оприлюднити 
власну позицію. Саме це і дало змогу Дж. Драйдену «детально 
відтворити протиборчі погляди на мистецтво всередині самого 
англійського класицизму». Власне цим і пояснюється той факт, 
що критик свідомо включив у «монологи» цитати як зі своїх 
критичних творів, так і з праць однодумців чи опонентів.

Враховуючи ситуацію, що склалася на англійських теренах 
саме у літературно-мистецькому середовищі, доцільно, на нашу 
думку, віддати належне і Дж. Драйдену щодо його досить щирих 
спроб «захистити» своїх сучасників-колег на літературному полі. 
Виявляючи інтерес до творчості класиків греко-римської драма-
тургії, він вважав, що літератори другої половини XVII століття 
мусять поважати добу, сучасниками якої вони є: «…я не вважаю 
за можливе ставитися до часу, в якому я живу, а також до власної 
країни з …презирством. Гадаю, що ми в більшості видів поезії 
рівні древнім, а у деяких навіть перевищуємо їх» (22).

Доцільно акцентувати, що Дж.  Драйден доволі сміливо 
вводить у свої розмисли філософські константи «час» та «кра-
їна», що не лише в цьому пасажі, а й і в інших дає можливість 
чітко фіксувати вкрай важливу для XVII століття атрибутацію 
«автора» – персоналії конкретного «часопростору». Він також 
не оминає увагою й окремі морально-етичні аспекти поведінки 
митців різних часів. Так, Дж. Драйден чітко формулює наступ-
ну тезу… я не розумію, чому ми повинні ставитися до репута-
ції нашого століття більш зневажливо, ніж древні до свого часу. 
Окрім того, вони шанували тих, хто жив раніше. Послухайте, 
що сказав … Горацій:



128

Я обурююсь, коли не за те осуджують, що грубо
Складено або некрасиве воно, а за те, що не так давно…

Або ще:
Якщо, як вино, вірші час робить кращими, хотів би

Знати я, тоді який же рік автору ціну підніме?

Обидва доволі красномовні фрагменти з «Посилання» Го-
рація, виправдовують бажання Дж.  Драйдена показати супе-
речливі умови, в яких працювали античні поети, оскільки чи 
то «труднощі творчого процесу», чи то «затримка гонорару» 
ускладнювали життя митців у будь-які часи (22).

Оскільки спадщина Дж. Драйдена на межі ХІХ–ХХ століття 
оцінювалася по-різному від іронії до захоплення, на нашу думку, 
слід представити аргументи, що спонукали до такого ставлен-
ня. Так, іронічний погляд на драматургію Драйдена демонструє 
саме Р. Дж. Колінгвуд, який у підрозділі «Корисне і приємне» 
монографії «Принципи мистецтва» спочатку наголошує, що всі, 
«хто наважується писати для сцени», вагаються між «корисним» 
та «приємним», розглядаючи ці два стани як «мету» будь-якої 
п’єси. Відштовхуючись від такого «заспіву», Р. Дж. Колінгвуд, 
з одного боку різко з глумливим підтекстом пише про твори 
Б. Шоу та Дж. Голсуорсі, а Джерома К. Джерома та А. А. Мілна 
взагалі називає «дешевими комедіантами». Особливо ущипли-
вий Р. Дж. Колінгвуд до Мілна, який заробляє гроші на торгівлі 
пивом, а потім, так само як й інші автори, пише п’єси: «..неспо-
дівано набираючись серйозності, вони вирішують нести в жит-
тя своїх читачів ушляхетнений вплив» (117, 87).

В означеному контексті Р.  Дж.  Колінгвуд згадує Тімотея, 
який виступав у ролі мага в оді Драйдена, а далі йдуть розмис-
ли теоретика щодо почуттів, які драматурги подібні Драйдену 
мають право викликати у глядачів. До того ж, на його думку, ці 
почуття мусять «легко підкорятися ігровій ситуації» (117, 87).

Читаючи колінгвудівські розмисли щодо драматургів, важко 
сказати, наскільки йому було потрібне посилання на Драйде-
на, п’єси якого писалися більш ніж на двісті років раніше, аніж 
сформувалася модель драматургії Б.  Шоу чи А.  Мілна. Слід 



129

констатувати, що в судженнях Р. Дж. Колінгвуда простежується 
певна тенденційність, оскільки, окрім грецьких трагіків і творів 
Шекспіра, усі інші «відкриття» англійських драматургів стають 
предметом його іронії.

Водночас впадає у вічі й інше: з величезною повагою став-
лячись до надбань греко-римської філософії, Р. Дж. Колінгвуд, 
як приклад недоречностей у творчості англійських драматургів 
початку ХХ століття, називає їхнє схиляння перед авторитетом 
Горація. Подібні суперечності в позиції самого Р. Дж. Колінгву-
да трапляються неодноразово, виступаючи подекуди наслідка-
ми полемічної емоційності, якою просякнуті окремі сторінки 
його дослідження.

Можна запропонувати й інше пояснення позиції Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда, який розглядаючи тенденції розвитку драматургії піс-
ля 1700 року – року смерті Дж. Драйдена, в окремих випадках 
наслідував його відверто критичну манеру ставлення навіть до 
видатних драматургів минулого. Так, Драйден звертає увагу на 
те, що «…древній автор, на відміну від сучасного, писав або тіль-
ки трагедії, або тільки комедії відповідно до власних нахилів. Це 
настільки очевидно, що мені не треба наводити приклади Арісто-
фана, Плавта або Теренція, які не написали жодної трагедії, чи 
Есхіла, Евріпіда, Софокла і Сенеки, які не були поблажливими до 
комедії. Один і той самий драматург не носив панчіх і котурн од-
ночасно». Наразі йдеться про фіксацію Драйденом давньої тра-
диції, коли емблемою комедії були панчохи, а трагедії – котурни. 

На нашу ж думку, слід погодитися з тими дослідниками, хто 
стверджує, що внесок Драйдена в розвиток англійської гуманіс-
тики важко переоцінити, оскільки, по-перше саме він вважа-
ється засновником англійської літературної критики; по-друге 
утвердивши «трагедію  – драму» носієм моральнісного ідеалу 
автора, Дж. Драйден намагався сформулювати критерії «ідеаль-
ної драми», підґрунтям якої виступить «жива і повчальна кар-
тина людської природи»; по-третє, він не тільки закріпив низку 
понять – нормативність, канонічність, раціональність, а й почав 
послідовно використовувати поняття «національність» у порів-
нянні англійської та французької моделей класицизму.



130

Окрім цього, Дж. Драйден чи не вперше в гуманістиці кла-
сицистичного періоду акцентував на специфіці розвитку євро-
пейських театрів, виявивши чинники, які відрізняють англій-
ський театр від італійського, французького або іспанського. 
Така спрямованість наукової розвідки Дж.  Драйдена дещо по-
глибила позиції теорії театру, зародки якої пов’язують з «пра-
вильною» трагедією «Софонісбу», що була написана на засадах 
теоретико-практичного паритету відомим італійським класи-
цистом Джаном Джорджо Тріссіно (1478–1550) ще у 1515 році. 
На нашу думку, можна констатувати, що незалежно один від 
одного, італійський та англійський театри «рухалися» в одно-
му напрямку і сприяли появі у своїх сучасників усвідомленого 
інтересу до національної мови, характерів, традицій, що мали 
«супроводжувати» театральну виставу.

Вочевидь, Дж. Драйдена передусім цікавив англійський те-
атр, якому, на його думку, були властиві «динамічність та видо-
вищність», адже саме ці ознаки закладалися драматургами в так 
звану «подієвість» англійських драматичних творів. Сюжет тра-
диційно «будувався» як «багатоплановий і складний», вимагаю-
чи залучення у виставу значної кількості учасників.

Слід наголосити, що стосовно вистав англійського театру 
Дж.  Драйден оперував поняттям «пишність», яке згодом ви-
ступить наріжним у процесі реанімації ним «декоративного 
стилю», що був відомий від часів Античності та активно «пра-
цював» у період «рококо». Окрім «пишності», «декоративний 
стиль» вимагав прискіпливої уваги до «деталей» та орієнтував 
митців на використання «кольорового різнобарв’я».

В умовах перших двох десятиліть ХХІ століття зацікавлене 
ставлення до «декоративного стилю» почали виявляти європей-
ські кінематографісти, звернувши увагу на «лицарський» роман 
«Тирант Білий» відомого каталонського письменника Жуанота 
Мартуреля (1413–1465). Цей роман був першим лицарсько-при-
годницьким твором, написаним на валенсійському діалекті, 
яким користувалися каталонці.

Наразі зазначимо, що екранізацію роману «Тирант Білий» 
історичний фільм «Візантійська принцеса» (2006), було здійс-



131

нено кінематографістами трьох країн: Італії, Англії та Іспанії. 
Знятий режисером-каталонцем Вісенте Арандою ця стріч-
ка своїм успіхом багато в чому завдячує саме «декоративно-
му стилю», який виявився доречним при відтворенні розкоші 
константинопольського імператорського палацу, своєрідності 
й примхливості ювелірних прикрас, якими користується прин-
цеса, надмірної пишності вбрання. До того ж упродовж фільму 
увагу глядача свідомо спрямовують на такий чинник як «колір», 
зокрема дешифруючи значення «чорного», «червоного» і «біло-
го» як носіїв певного символічного змісту. 

Специфіку «декоративного стилю» досить виразно відтворили 
й англійські кінематографісти у масштабному історичному філь-
мі «Фаворитка» (2018) – екранізації п’єси «Склянка води» (1840), 
автором якої був відомий французький драматург, лібретист, член 
Французької академії, визнаний комедіограф Огюстен Скріб 
(1791–1861). Як відомо, «Склянка води» екранізувалася неодно-
разово, проте у картині «Фаворитка» вперше одним з творчих за-
вдань була репрезентація саме «декоративного стилю». Кіномитці 
доволі переконливо реалізували це завдання, відтворивши не тіль-
ки «пишність», а, як нам видається, «надмірну пишність» насам-
перед у костюмах королеви, в атрибутах декорацій, в перуках та 
гримі, в колірному вирішенні кожного конкретного кадру.

У цьому фільмі все «підкорено» як вимогам означеного сти-
лю, так і традиціям тріади «комедія – водевіль – фарс»: саме така 
єдність цінувалася за часів Драйдена і цією традицією блискуче 
володів Скріб – автор 440 комедій, більшість з яких ішла на сценах 
європейських театрів упродовж усього творчого життя надзвичай-
но популярного драматурга першої половини ХІХ століття.

На особливу увагу заслуговує факт включення Дж.  Драй-
деном у контекст «Есе про драматичну поезію» позиції Веллея 
Патеркула – сучасника Гая Цезаря, автора двотомної «Римської 
історії», який, за словами Драйдена, «стверджував велику істи-
ну»: «Ми більш налаштовані цінувати почуте, ніж побачене: до 
сучасного ми ставимося із заздрістю, до минулого із захоплен-
ням, і ми вважаємо, що сучасне затьмарює нашу славу, в той час, 
як минуле наставляє нас» (Патеркул. Римская история: в 2-х кни-



132

гах, 11, 92-212). «Завдяки цьому, вважає Драйден, ці захоплення 
або засудження, які ми отримуємо з боку незацікавлених нащад-
ків, виявляться, безперечно, найщирішою оцінкою нашої праці». 

З огляду часу, окремі твердження цієї «великої істини» вида-
ються дискусійними, проте «незацікавлені нащадки», вочевидь, 
змогли позитивно оцінити теоретичні розвідки самого Дж. Дра-
йдена. Йдеться про кілька його, так би мовити, доленосних для 
модернізації англійського театру другої половини XVI століття 
теоретичних наголосів.

По-перше, слід віддати належне Дж. Драйдену, який доволі 
переконливо показав «за» і «проти» жорстких правил грецького 
театру доби Античності щодо збереження у театральній виставі 
єдності часу, місця та дії. Зокрема, відданість «правилу часу» 
примушує, на думку Драйдена, постійно сперечатися, що мав 
на увазі Арістотель «…під словом день, йшлося про добу чи, 
власне, день, тобто дванадцять годин?».

По-друге, грецький театр послідовно сповідував і правило 
«єдності місця», а відтак сюжетні колізії п’єси «від початку і до 
кінця мали відбуватися на одному і тому самому місці».

По-третє, «єдність дії», зауважує Драйден, простежується 
у грецьких авторів найпослідовніше, адже «вони не обтяжують 
сюжет другорядними інтригами.

Перенесення цих «правил» на англійську сцену «доби Драйде-
на», розцінюється ним не як модернізація драматургії й оновлення 
художньо-технічних способів шляхом чинної традиції, а як спо-
творення і драматургії, і, відповідно, сценічної дії. Йдеться про те, 
що правило «єдності часу», яким керувалися греки, призвело, за 
твердженням Драйдена, до того, що на англійській сцені не існує 
жодної п’єси, «де дія займала б, бодай тридцять годин».

Коли йдеться про «єдність місця», англійські критики задля 
утвердження грецької традиції наполягають, аби дія п’єси від 
початку і до кінця відбувалася в одному і тому самому місті 
й «на практиці драматурги обмежуються простором одного мі-
ста». Дж. Драйден вважає це недоліком сучасної драматургії, як 
і спроби наслідувати «єдність дії»: «чимало сцен наших трагі-
комедій не мають нічого спільного з розгортанням головної дії. 



133

Ми часто спостерігаємо в одній п’єсі за рухом двох самостійних 
п’єс. Подібна композиція, схожа на погано зіткане полотно, за-
плутує глядача, який ледь встигає зацікавитись одним сюжетом, 
як його увагу відвертають події іншого».

Слід наголосити, що Дж.  Драйден загалом з повагою ста-
виться до традицій у розвитку театрального мистецтва, віддаю-
чи належне тим сміливим експериментам, які стародавні греки 
наважувалися пропонувати своїм сучасникам, формуючи по-
чаткову модель театру.

Увагу привертають і інші тези «Есе про драматичну поезію», 
окрім уже артикульованих і прокоментованих нами. Так, науко-
ва розвідка Дж. Драйдена може розглядатися як своєрідний рух 
до Просвітництва, обриси якого зумовлюються подіями межі 
XVII – XVIII століття, а саме: «…один за одним…сходять май-
же всі великі майстри: Веласкес, Ф. Гальс, Рембрант, К. Пуссен, 
Берніні, К. Лоррен та інші. Настав час кризи абсолютистських 
систем, які визначали життя, світогляд, культуру Європи двох 
попередніх століть. Революція 1688 р. в Англії, політична криза 
в Іспанії, смерть у 1715 р. короля Франції Людовіка XIV озна-
менувала початок нової тенденції розвитку Європи» (75, 344). 
Ці «нові тенденції» закладалися філософсько-ідеологічними за-
садами Просвітництва, і саме вони почали визначати специфіку 
тогочасних культуротворчих процесів.

2.3. Особливості англійського Класицизму  
кінця XVII століття

Класицизм, як відомо, складне і суперечливе естетико-ху-
дожнє явище, загальні риси якого дають змогу оперувати по-
няттям «європейський Класицизм». Воно «вписане» у доволі 
широкий культурний простір, який сформувався завдяки тому, 
що Класицизм дістав потужного розвитку в окремих країнах, 
спонукаючи вести відповідні розвідки диференційовано, атри-
бутуючи специфіку конкретних культуротворчих процесів.



134

Окрім означеного, доцільно спиратися на персоналізований 
підхід, адже позиції конкретних представників тієї чи іншої 
європейської країни потребують, на нашу думку, самостійного 
аналізу. У логіці завдань монографії «англійська модель Кла-
сицизму», вочевидь, варта окремої уваги. Оскільки доцільність 
використання цієї формально-логічної структури, аргументова-
на нами у статті «Теоретична спадщина англійських класицис-
тів: естетико-мистецтвознавчий аспект» (2021), ми спиратиме-
мося на неї як на авторську позицію.

Враховуючи ті наукові розвідки, які в просторі української 
гуманістики дотичні до проблем англійського Класицизму, слід 
визнати, що означений історико-культурний етап висвітлений 
досить строкато. Якщо філософський аспект, принаймні на рів-
ні навчальної літератури, спирається на певні традиції осмис-
лення саме англійського Класицизму, специфіка дослідження 
його естетико-мистецтвознавчої чи морально-психологічної 
спрямованості потребує подальшої уваги, артикулюючи значен-
ня розгляду конкретних питань, порушених у цьому підрозділі, 
матеріал якого сконцентрований не лише на XVII столітті, а й на 
його заключній частині. Подібна деталізація культурно-істо-
ричного етапу вкрай потрібна, оскільки, так би мовити, підси-
лює значення тих процесів, що почали відбуватися на теренах 
англійської гуманістики на початку XVIII століття – вкрай важ-
ливого періоду в інтелектуальній історії Великобританії.

Підтвердження нашого прагнення гранично деталізува-
ти певні періоди англійської гуманістики, ми знаходимо саме 
у Р. Дж. Колінгвуда в його розмислах щодо прогресу в історичних 
дослідженнях. Зокрема, дослідник звертає увагу на «прогрес» 
у конкретних гуманітарних науках. Ідеться насамперед про істо-
рію, де «різниці, подібні різницям між відкриттям якого-небудь 
документа і його інтерпретацією, наочно очевидні так, що один 
історик, який критикує роботу іншого, може сказати, що погляди 
його опонента повністю помилкові, однак відкритий ним доку-
мент являє вагомий внесок в історичну науку» (117, 108).

Коли ж ідеться про філософські науки, наголошує Р. Дж. Ко-
лінгвуд, справа не така проста, «оскільки існують могутні сти-



135

мули, аби цього не робити». Деталізуючи свою тезу, вчений 
зазначає: «Філософи, особливо філософи академічні, успад-
кували давню традицію дискусії заради дискусії. Навіть якщо 
вони втрачають надію осягнути істину, вони вважають справою 
честі виставити інших філософів на посміховище» (117, 108).

Окрім іронії, якою просякнуте ставлення Р. Дж. Колінгвуда до 
окремих представників філософського знання, англійський науко-
вець акцентує на необхідності історичного прогресу, а не сліпому 
наслідуванні «давніх традицій». На його думку, зовсім не дивно, 
що наука, яку вони (філософи – М.Т.) представляють, дискреди-
тована в очах широкої публіки й тих дослідників, яких навчили 
менше піклуватися про перемогу й більше про істину» (117, 108).

Оскільки й сам Р. Дж. Колінгвуд позиціював себе як філософ 
і так само вважали його сучасники та нащадки, можна припу-
стити, що критика стосувалася тих «відсталих» представників 
цієї науки, що «загрузли» в традиціях й байдуже ставляться 
до історичного прогресу. Водночас як історик науки, Р.Дж.Ко-
лінгвуд мав право і на іронію, і на критику, оскільки мав про-
гностичне мислення, що давало йому можливість побачити де-
які обриси Класицизму кінця XVII  століття у поступальному 
історико-культурному й філософському русі.

У попередньому під підрозділі ми доволі розгорнуто рекон-
струювали творчо-пошукову діяльність Дж. Драйдена. Оскіль-
ки роки його життя припадають на 1631–1700, цілком зрозумі-
ло, що не лише вершина професіоналізму, а й, так би мовити, 
його усвідомлена літературно-мистецька творчість пов’язана 
з 70-90-тими роками XVII  століття, презентуючи той істори-
ко-культурний етап, який ми аналізуємо у даному підрозділі. 
На нашу думку, саме Дж. Драйден є не лише яскравим презен-
тантом літературно-мистецьких досягнень англійської культури 
відповідного періоду, а й підтверджує своєю творчістю слуш-
ність позиції Р. Дж. Колінгвуда щодо дії історичного прогресу 
на теренах гуманітарного знання.

Якщо літературно-мистецькі досягнення Великобританії 
кінця XVII століття значною мірою асоціюються з прізвищем 
Дж.  Драйдена, серед тих персоналій англійської гуманістики 



136

на теренах філософсько-естетичного та етико-педагогічного 
знання, які варті особливої уваги, виокремимо постать Джона 
Лока. Симптоматично, що життєвий шлях цієї непересічної 
особистості англійського культуротворення перетнувся з роди-
ною Шефтсбері, відкриваючи певні перспективи для кращого 
розуміння атмосфери, в якій жила й працювала англійська і со-
ціальна, й інтелектуальна еліта.

У проєкції часу стислі факти біографії вкладаються у кілька 
рядків, що продемонстровано на 342 сторінці «Філософського 
енциклопедичного словника» (2002): «Лок Джон (1632–1704) – 
англійський філософ. Освіту здобув у Оксфорді (ступінь бака-
лавра у 1656 р., магістра у 1658 р.). Викладав в Оксфордсько-
му університеті риторику, давньогрецьку мову, філософію. Від 
1667 року – секретар лорда Ешлі (Шефтсбері), з яким він плідно 
співпрацював до смерті останнього (1683)».

Увагу привертає і той факт, що перша наукова стаття 
Дж.  Лока вийшла друком у Голландії, коли науковцеві випов-
нилося 54 роки. Як відомо, Дж.  Лок є автором наступних до-
сліджень: «Лист про толеранцію» (1689), «Дослід стосовно 
людського розуму» (1690) (над цією монографією Дж. Лок пра-
цював упродовж 20-ти років), «Думки про освіту» (1693), на 
сторінках якої основний наголос поставлено на вихованні ха-
рактеру та розвитку інтелекту.

У різних розділах монографії «Принципи мистецтва» 
Р.  Дж.  Колінгвуд доволі активно використовує ідеї, закладені 
в дослідницькому просторі локівської теоретичної спадщини. 
При цьому, доцільно наголосити, що його підхід до неї має по-
слідовно авторське забарвлення і це необхідно особливо акцен-
тувати, оскільки до 20-30- х років ХХ століття, коли дослідник 
працював над «Принципами мистецтва», на європейських тере-
нах вже сформувалася певна традиція осмислення творчо-по-
шукової позиції Дж. Лока, яку уможливили кілька чинників:

а)  центром дослідницької уваги Дж. Лока вважається «про-
блема походження ідей, яким він дав емпіричне обґрунтуван-
ня»;



137

б)  не існує «вроджених ідей», а «людський розум першопо-
чатково – це tabula rasa (чиста дошка), на якій досвід пише свої 
письмена»;

в)  не прийнявши позицію Ф. Бекона, який вбачав у емпіриз-
мі методологічну спрямованість, Дж.  Лок «змістив акцент на 
теорію пізнання передусім на пізнання саме людської природи»,

г)  розмірковуючи над природою людського знання, Дж. Лок 
дійшов висновку, що воно «має досвідне походження, до того 
ж…випливає не лише з зовнішнього (відчуття), а й з внутріш-
нього (рефлексія) досвіду»;

д)  «в основі будь-якого знання лежать прості ідеї, які вини-
кають в результаті дії на людський розум первинних (протяж-
ність, фігура, щільність, рух) та вторинних (колір, запах, смак, 
звук) якостей тіл». Саме ці засади, як вважають українські фі-
лософи – автори «Філософського енциклопедичного словника» 
(2002), формують сталі традиції в оцінці спадщини Дж. Лока.

Виходячи з розмислів Р. Дж. Колінгвуда щодо теоретичної 
спадщини Дж. Лока, науковець загалом поділяє прокоментова-
ну нами «традицію» досягнень відомого англійського філософа 
кінця XVII століття, проте в контексті проблематики «Принци-
пів мистецтва» тлумачить його (Дж.  Лока) спадщину у дещо 
іншому вимірі. Так, авторська модель Р.  Дж.  Колінгвуда базу-
ється на стилістично дещо ескізно сформульованих наступних 
7 засадах: 

1.  «… про дітей, ідіотів та варварів»;
2.  «…про реальні та фантастичні ідеї»;
3.  «….про ступені знання»;
4.  «зародження теорії інтроспекції у Лока»;
5.  «….як матеріаліст»;
6.  «….помилка стосовно «простих ідей»;
7.  «….про мову». (117, 312).
Процитовані нами положення авторської моделі Р. Дж. Ко-

лінгвуда щодо інтерпретації наріжних положень теоретичних 
надбань Дж.  Лока, вимагають хоча б стислого коментування. 
Так, стосовно позиції «1» – «Про дітей, ідіотів та варварів», яка 
аргументується Р.  Дж.  Колінгвудом у розділі «Мистецтво як 



138

магія», автор «Принципів мистецтва» передусім доволі гостро 
критикує позитивізм, представники якого, на його думку, пере-
оцінили інтелект та інтелектуальну діяльність, що мали актив-
но «працювати» у просторі природничих наук.

Свідоме ігнорування емоційного чинника призвело до того, 
що емоційний світ людини почали обмежувати поняттям «вар-
вари» часів становлення «первісної цивілізації»: у цьому кон-
тексті «варвар» ототожнюється з «дитиною». Деталізуючи свою 
позицію щодо концепції Дж. Лока, Р. Дж. Колінгвуд зазначає: 
«Локу можна вибачити, що він відносить варварів разом з іді-
отами до одного типу людей – до людей не здатних логічно мис-
лити, адже Лок і його сучасники про варварів практично нічого 
не знали, проте це було зовсім неприпустимо для антрополо-
гів ХІХ століття» (117, 66). В означеній позиції «1» Р. Дж. Ко-
лінгвуд з граничним розумінням поставився до Дж.  Лока, ак-
центувавши на часі як його життя, так і наукової діяльності.

Щодо позиції «2»  – «Про реальні та фантастичні ідеї» 
Р. Дж. Колінгвуд спочатку критикує й спростовує теоретичні гі-
потези Гоббса, Спінози, Лейбніца, а пізніше на підґрунті їхніх 
позицій доволі детально аналізує думку Дж. Лока, зазначаючи, 
що лише у нього в «Досліді стосовно людського розуму» (ІІ, 
ХХХ) можна побачити спробу відрізнити «реальні ідеї» від ідей 
«фантастичних» (117. 166). 

Однак Р. Дж. Колінгвуд одразу ж робить доволі симптоматичне 
застереження: «Наразі це не свідчить про те, що Лок відрізняє ре-
альні почуття від уявних. У цьому питанні він не йде далі Гоббса 
та картезіанців, з якими … погоджується у тому, що такого розпо-
ділу не існує. Проте, в одному він відрізняється від попередників: 
вони говорять, що всі почуття уявні, натомість він стверджує, що 
всі вони реальні, до того ж проводить власне розділення: усі наші 
прості ідеї реальні. Єдиний клас ідей, яким він дозволяє бути фан-
тастичними – це певні складні ідеї, які ми утворюємо за власним 
свавіллям, об’єднуючи прості ідеї як нам заманеться» (117, 166).

У проєкції часу стало очевидним, що акцентування «реаль-
них» і «фантастичних» ідей вкрай зацікавило Р. Дж. Колінгвуда 
саме завдяки трансформації цього положення у проблему «від-



139

чуттів», що згодом посідатиме на сторінках «Принципів мис-
тецтва» чи не провідне місце. Англійський науковець запропо-
нував низку модифікацій «відчуттів – почуттів», які застосував 
у процесі відпрацювання своєї моделі теорії мистецтва.

Позиція «3» – «Про ступені знання», так само як і позиція 
«2» фіксує внесок Канта, який, за висловом Р. Дж. Колінгвуда, 
«спираючись на суттєву допомогу Лейбніца і Г’юма», по-ново-
му підійшов до проблеми співвіднесеності «реальних та уяв-
них почуттів». В означеному контексті Р. Дж. Колінгвуд і згадує 
Дж.  Лока, оскільки саме він у «трьох ступенях знання» кож-
ним наступним ступенем засвідчує «більш повне усвідомлен-
ня знання», ніж це міг продемонструвати попередній. Вищий 
ступінь позбавлений помилок і є, за словами англійського на-
уковця, «новим типом знання» – більш визначеним й чіткіше 
окресленим. (117, 176).

Що ж до «4-ї» позиції  – «Зародження теорії інтроспекції 
у Лока», Р.  Дж.  Колінгвуд розпочинає аналіз змісту цієї пози-
ції з твердження, що «Лок не був радикальним емпіриком. Він 
був філософом, що дотримувався здорового глузду і свято вірив 
у світ фізичних тіл, описаний Ньютоном» (117, 167)

Однак, хоча Лок і не був «радикальним емпіриком», склад-
нощі й суперечності, що виникали в процесі аналізу «відчут-
тів  – почуттів», «реальних і фантастичних ідей», примусили 
філософа впритул підійти до закладання підвалин зовсім іншої 
теорії, а саме: запропонувати «…інший метод розведення ре-
альних ідей та фантастичних». Як стверджує Р. Дж. Колінгвуд, 
він (Лок) «описує фантастичну ідею як ідею, що «розум ство-
рює для себе». Пояснюючи свою тезу, автор «Принципів мис-
тецтва» наголошує, що «складні ідеї подекуди виявляються 
фантастичними, оскільки іноді є «довільними комбінаціями» 
простих ідей, – у цьому випадку «Розум Людини користується 
свого роду Свободою» (ми реконструюємо правопис Р. Дж. Ко-
лінгвуда – М.Т.) при їх створенні» (117, 167).

Наразі Р. Дж. Колінгвуд наголошує, що деякі ідеї ніколи не 
стануть фантастичними, адже не здатні бути «Fictions at Plea-
sure»  – «Звеселянням Уяви», бо «розум не здатний для себе 



140

створити жодної простої ідеї». Зважаючи, що Дж. Лок, на думку 
Р. Дж. Колінгвуда, не зміг розібратися у всіх цих «перехрестях», 
йому «залишилося тільки припустити, що наша здатність до 
того, що він називав рефлексією, дає нам можливість відрізняти 
довільну дію від недовільного passio», припускаючи, що завдя-
ки інтроспекції ми можемо сказати, коли діємо самі, а коли пе-
ребуваємо під зовнішнім впливом» (117, 167).

Принагідно зазначимо, що поняття «інтроспекція  – (від ла-
тин. introspecto  – дивлюся всередину) метод психологічного 
дослідження, що полягає в спостереженні дослідника за влас-
ними почуттями та думками (самоспостереження)», і Дж.  Лок, 
і Р. Дж. Колінгвуд використовують його в традиційному значенні.

«5-та» позиція – «Як матеріаліст» прокоментована автором 
«Принципів мистецтва» досить стисло і, переважно, на побу-
тових прикладах. Так, Р.  Дж.  Колінгвуд зауважує, що чимало 
людей приймають на віру окремі терміни, якими активно ко-
ристуються. Як приклад він наводить такий, за його висловом, 
«популярний термін як почуттєві дані»: «Люди, що вживають 
його, говорячи про те, що «дано» нам у відчуттях, швидше за 
все і не задаються питанням, що ж вони мають на увазі. Слід ви-
знати, що вони не думають про зрозуміле й звичайне значення 
слова давати. Тоді б це означало, що вони, наприклад, вважають 
кольорову пляму чимось таким, що передається в особливих ви-
падках від власності однієї людини, назвемо її донором, у влас-
ність іншої, яку ми називаємо реципієнтом…» (117, 183-184).

На нашу думку, означений приклад навряд чи можна вва-
жати вдалим, оскільки безпосереднього відношення до визна-
чення світоглядної позиції «матеріаліст – ідеаліст» він не має. 
Так само невиразною є й спроба опрацювати етимологію слів 
«dari – datur», які використовувалися від часів схоластичної ла-
тині. Однак, як зауважує Р. Дж. Колінгвуд, цього вистачає, аби 
спираючись на тексти Дж. Лока, стверджувати, що «так дума-
ють матеріалісти, а разом з ними і Лок» (117, 184).

Аналіз «Помилки стосовно “простих ідей”»  – «6-ї» пози-
ції у розмислах Р. Дж. Колінгвуда, англійський науковець роз-
починає з необхідності «визнати, що почуття існує окремо від 



141

нашого відчуття і, щобільше, у цьому стані віддаленості воно 
доступно для наших спостережень, що воно в такому вигляді 
з’являється перед нашим розумом (117, 186-187).

Контекстом є позиція професора Мура, який, за висловом 
Р. Дж. Колінгвуда, є з одного боку, «надзвичайно плутаний мис-
литель», а з іншого – доволі «типовий»: «Просто він розвиває 
традиційну теорію відчуттів, в якій систематична плутанина 
між відчуттям та уявою стала, всупереч протесту Г’юма, дог-
мою» (117, 187).

Всупереч, так би мовити, доволі суперечливим і навіть дог-
матичним конструкціям, які панували в англійській гуманістиці, 
Р. Дж. Колінгвуд пропонує свою концепцію, що «вибудовуєть-
ся» на міцних логічних засадах: «Почуття можуть бути нам дані 
єдиним можливим способом – нашим відчуттям їх; і якщо існує 
щось, що дозволяє нам говорити про “почуття”, які не відчува-
ються цієї миті, то це не можуть бути в строгому смислі відчут-
тя, а почуття, які ми обговорюємо, не можуть бути, в строгому 
смислі, почуттями» (117, 187).

Р. Дж. Колінгвуд переконаний, що той суперечливий, а поде-
куди і помилковий стан, що склався в англійській гуманістиці, 
сягає і часів Дж.  Лока, і його теоретичної помилки, яка «від-
верто сформульована на першій сторінці його засадничих роз-
міркувань («Дослід стосовно людського розуму», книга ІІ, глава 
І, початок)» (117, 187).

Наразі процитуємо ще один завершальний щодо позиції «6» 
висновок Р. Дж. Колінгвуда: «Ідеї Г’юма мешкають у тій самій 
порожній кімнаті Лока, яка поступово заповнюється тим, що 
до неї вносить “невтомна й безмежна людська Уява” (правопис 
Р. Дж. Колінгвуда – М.Т.) і коли емпірики звертаються до “дос-
віду”, вони мають на увазі не відчуття, а уяву» (117, 190).

Як відомо, в структурі монографії «Принципи мистецтва» 
окремий ХІ розділ присвячено «Мові». Його перший підрозділ – 
«Символ і вираження» відбиває ставлення Р. Дж. Колінгвуда до 
поглядів Дж. Лока і формує «7-му» позицію.

Відштовхуючись від критики попередніх теоретичних тра-
дицій щодо визначення функцій мови, Р. Дж. Колінгвуд фокусує 



142

увагу на «мові як такій, яку почали ідентифікувати із символіч-
ним апаратом, і коли її виразну функцію ігнорували не повністю, 
робилися спроби пояснити її як вторинну функцію, що викону-
ється за допомогою видозміненої символічної функції» (117, 210).

Доволі стисло, але все ж реконструюючи історичну тради-
цію становлення мови, Р. Дж. Колінгвуд критикує Т. Гоббса з од-
ного боку за те, що той обмежує мову функцією «набуття знан-
ня», а з іншого – не вважає за доцільне так високо, як це робить 
Гоббс, оцінювати «інтелектуалізовано мову». Доволі критично 
філософ поставився і до ідеї Лока щодо визначення ним «слова 
як звуку, що створене знаком якоїсь ідеї» (117, 210). На думку 
Р.  Дж.  Колінгвуда, це помилкова теза, що визначила наступні 
прорахунки Дж. Лока на теренах осмислення природи мов.

Прокоментовані нами сім позицій, спираючись на які Р. Дж. Ко-
лінгвуд окреслив власне ставлення до спадщини Дж. Лока, вида-
ються важливими як самі по собі, так і задля розкриття того мате-
ріалу, що буде проаналізований у наступному підрозділі.

2.4. Особливості англійського класицизму  
початку XVIII століття: від Дж. Мільтона до Шефтсбері

На нашу думку, розпочинаючи виклад матеріалу означеного 
підрозділу, необхідно наголосити, що у межах української гума-
ністики актуальним залишається і більш повна, так би мовити, 
предметна репрезентація постатей Джона Мільтона та Шефтсбе-
рі (Ентоні Ешлі Купер), їхнього літературного оточення переду-
сім у контексті проблем, пов’язаних із феноменами «грецька тра-
гедія», «постать митця» та «специфіка творчого процесу.

Ці проблеми залишаються у полі естетиків, мистецтвознав-
ців і психологів і у перші два десятиліття поточного століття. 
Саме задля відтворення логіки становлення цілісного уявлення 
про природу «художнього генія» або про суперечності мораль-
нісних шукань тогочасних митців, актуалізація англійського 
класицистичного досвіду сприймається як цілком доречна.



143

Виокремлюючи питання, які планується розглянути у межах 
даного підрозділу, слід особливо акцентувати, що доба англій-
ського класицизму загалом виявилася на маргінесах української 
гуманістики. Однак, хоча і дещо опосередковано, історичне зна-
чення теоретичних досягнень англійської філософської думки 
артикулюється у розвідках, автори яких опікуються різними пері-
одами у розвитку гуманістики цієї країни – Т. Кривошея, Л. Лев-
чук, В. Менжулін, О. Оніщенко, В. Панченко, К. Шадманов, Н. та 
О. Щербина. 

Так, доволі послідовно в контексті української гуманісти-
ки представлена спадщина Шефтсбері, морально-етичний ви-
мір якої, зокрема, реконструйовано в монографії О. Оніщенко 
«Художня творчість у контексті гуманітарного знання» (2001). 
У своїх наступних публікаціях дослідниця розширює аналіз 
кола питань, що мають місце у працях Шефтсбері і які потрібно 
враховувати в процесі відтворення логіки історичного розвитку 
європейської естетики: йдеться, зокрема, про проблему «геній – 
геніальність» та про можливі модифікації естетичного почуття.

Дотичною до питань піднятих у цьому підрозділі, можна 
вважати наукову розвідку Олени та Наталії Щербин «Джон Лок 
про мовчання як аргумент і прояв поваги в аргументації» (2019). 
Означена публікація ще раз акцентує як актуальність поглибле-
ної реконструкції англійської гуманістики, так і доцільність її 
сучасної інтерпретації.

Віддаючи належне науковцям, які реконструюють важ-
ливі сторінки англійської гуманістики, своє завдання ми вба-
чаємо у виокремленні періоду між кінцем XVII та початком 
XVIII століття, позначеного діяльністю Мільтона та Шефтсбері, 
спадщина яких сформувала самостійну структурну складову 
«англійської моделі Класицизму». Її підґрунтям виступає низка 
важливих чинників – «трагедія як відтворення чужих пристра-
стей», «еволюція естетичного почуття», «діалог наук».

Специфічне навантаження несе на собі «піднесене» – про-
блема, що в означений період атрибутувалася і як сама по собі 
«багатошарова структура», і як «елемент» в «англійській моделі 
Класицизму». Принагідно наголосимо, що в цей період «під-



144

несене» як естетична категорія розглядалося далеко не усіма 
науковцями. Подібне ставлення зберігалося навіть в естетичній 
теорії ХХ  століття, коли його статус обмежувався лише «схо-
динкою» у складному русі краса – прекрасне – піднесене – ідеал.

Осмислюючи ідеї англійських класицистів, увагу привертає 
показовий лист Фрідріха Шиллера до Вольфганга фон Гете від 
2 серпня 1799 року, що демонструє, як через понад сто років 
після смерті Джона Мільтона видатні німецькі поети прагнуть 
інтерпретувати його теоретичні «заповіти». Так, Ф.  Шиллер 
підтримує як бажання Мільтона опрацювати поняття «вільна 
особистість», так і його структуровану модель морально-психо-
логічного стану цієї «особистості».

Наразі особливу увагу Ф. Шиллер зосереджує на наступно-
му, а саме: видатний німецький поет виокремлює два докорінно 
різнорідні явища – тяжіння до добра і тяжіння до чуттєвого до-
бробуту, що розглядаються ним як абсолютно однакові потенції 
та кількості, бо вільна особистість у Мільтона однаково проти-
ставлена цим двом потягам і знаходиться між ними.

Слід наголосити, що це не єдине положення, яке інтер-
претує Ф. Шиллер, акцентуючи при цьому не лише змістовні, 
а й понятійно-категоріальні новації Дж.  Мільтона. Він не об-
ходить увагою і розмисли англійця з приводу категорій «дух» 
та «свобода волі», адже, на думку Мільтона, «дух користується 
внутрішніми ресурсами і це породжує спотворені явища – але-
горичні, загострені та містичні зображення». Таке тлумачення 
«духу» не влаштовує Шиллера, так само як не влаштовує трак-
тування «свободи волі» ані Мільтоном, ані Кантом.

У листі до Гете, Шиллер лише фіксує свої враження, не вва-
жаючи за потрібне розгортати аргументи «за» чи «проти» міль-
тонівських тез. Щодо нашої позиції, то важливим видається 
передусім факт уваги наприкінці XVIII  століття до розмислів 
англійського класициста та наявність зацікавленого ставлення 
до його спадщини на європейських теренах.

Слід зауважити, що аналіз Класицизму вимагає від сучас-
ного дослідника певної педантичності й скрупульозності пе-
редусім щодо того матеріалу, який, так би мовити, не лежить 



145

на поверхні. Хоча поверхневий шар осмислений досить фунда-
ментально, проте поза увагою залишаються окремі десятиліття, 
конкретні персоналії, твори мистецтва. Без урахування усього 
цього історико-культурного масиву і європейський, і англій-
ський Класицизм не вважатиметься остаточно опрацьованим 
і таким, що набув ознак цілісності.

Спираючись на цю тезу, слід звернути увагу на перебіг часу, 
який «розкриє» показові факти у процесі становлення «анг-
лійської моделі Класицизму». Як уже наголошувалося у по-
передньому підрозділі, його ранній етап пов’язаний з іменами 
Ф. Сідні, Б. Джонсона та Дж. Драйдена – автора «Есе про дра-
матичну поезію», оприлюдненого у 1668 році певні положен-
ня якого ми вже проаналізували. Вихід друком саме цієї праці, 
власне, і вважають завершальним етапом раннього Класицизму. 
Наразі артикулюємо, що Дж. Драйден після завершення «Есе 
про драматичну поезію» прожив ще тридцять два роки й був 
активно включений як у політичні процеси, так і в мистецьке 
життя країни.

Підтримавши реставрацію династії Стюартів на англійському 
престолі, Дж. Драйден за часів Карла ІІ (1630–1685) мав значний 
авторитет і реальну творчу свободу. Саме тому упродовж двох 
десятиліть він дозволяв собі створювати гостру політичну сатиру 
на представників як опозиції, так і членів парламенту, поділяючи 
позицію короля щодо його (парламенту) розпуску (1681).

Щодо теоретичних орієнтирів Дж. Драйден послідовно від-
стоював естетико-мистецтвознавчі засади Класицизму та вів го-
стрі дискусії щодо тенденцій подальшого розвитку англійської 
літератури з Джорджем Вільєрсом (1621–1687) 2-м герцогом 
Бекінгемським, впливовим політичним діячем і письменни-
ком. Як поет-сатирик, Вільєрс (його комедія «Репетиція» мала 
неабиякий успіх у глядачів) виступав опонентом Драйдена, не 
приймаючи його інтерпретації ані трагедії, ані драми, оскільки 
вважав їх наслідуванням французьких традицій, а не самобут-
нім явищем англійської драматургії.

Щодо Дж.  Драйдена упродовж 1671–1675 років він ство-
рює дві частини трагедії «Завоювання Гранади» та «Орен  – 



146

Зеб» – п’єсу, в якій «відшліфовує» своє розуміння драми. Окрім 
означеного, Драйден робить усе можливе задля популяризації 
творчості поета Джона Мільтона (1608–1674), твори якого «За-
гублений рай» (1667), «Повернений рай» (1671) та «Самсон-бо-
рець» (1671), на думку сучасних літературознавців, є яскравим 
прикладом того, як у творчості великого художника «відверто 
особистісні, інтимні переживання і відчуття поета можуть бути 
з’єднані … з всезагальними соціально-історичними проблема-
ми існування країни й народу, з громадянським пафосом актив-
ної боротьби за свої ідеали».

До того ж наголошують фахівці з історії англійської літе-
ратури, Дж.  Мільтон демонстрував глибокий зв’язок як з ху-
дожніми традиціями Відродження, так і дивовижну сміливість 
експериментів на теренах змісту і форми вірша. Оцінка, яку 
творчості Мільтона дають науковці, вкрай важлива для розу-
міння ситуації, що сформувалася у тогочасній англійській лі-
тературі, де більшість класицистів орієнтувалася на традиції 
римської трагедії, тоді як автор «Втраченого раю» сповідував 
грецьку, вважаючи, що саме втілення тих принципів, на які вона 
спирається  – розташування й упорядкування сюжетного мате-
ріалу в узгодженні з вимогами правдоподібності й сценічно-
сті, «дають можливість об’єктивно судити» про трагедію. Саме 
тому, «справедливість судження» потребує знайомства з Есхіл-
ом, Софоклом та Еврипідом – трьома понині неперевершеними 
трагічними поетами й найкращими наставниками для тих, хто 
випробовує сили у цьому жанрі.

Слід наголосити, що окрім грецької трагедії, Дж. Мільтон 
високо цінував досвід італійських літераторів, виокремлюючи 
ті складові їхнього розуміння суті трагедії як жанру, що мали 
бути наявними в англійській драматургії: «…введений в траге-
дію хор є не тільки наслідування грецьким зразкам – він влас-
тивий також новому часу й досі популярний у італійців», був 
щиро переконаний Дж. Мільтон.

Трансформуючи таке бачення «трагедії» у свою творчість, 
Дж. Мільтон не вважає запозичення позитивного досвіду наслі-
дуванням, а наполягає на компетентності оперувати саме по-



147

няттям «досвід»: «…ми – до того ж цілком свідомо віддавали 
належне древнім грекам та італійцям, слава і репутація яких 
з часом значно більше для нас виявляється».

А далі Дж. Мілтон «розгортає» заявлену тезу, акцентуючи 
кілька позицій, які, на його думку, у добу Класицизму зберегли 
своє значення. Класик англійської літератури переконаний, що 
хори, написані віршем строкатого розміру, який у греків нази-
вався монострофічним, або точніше словом apolelymenon, без 
розподілу на строфу, антистрофу та епід, які являли собою щось 
на зразок стансів на музику, що акомпанувала співу хору, для 
поеми були несуттєві й без них можна було обійтися.

Зауважимо, що у запропонованому нами фрагменті фак-
тично йдеться про ремісничі деталі «побудови» трагедії, проте 
і вони, а не тільки сюжетно-образні, гостро поставали в добу 
Класицизму, спонукаючи до діалогу з попередніми істори-
ко-культурними етапами. Тож, вкотре вважаємо за необхідне 
наголосити ту «теоретичну вагу», яку ніс на собі феномен «ре-
месла», по суті, впродовж усього XVII століття. 

Важливим видається і той факт, що віддаючи належне грекам 
та італійцям, не відмовляючись ані від «спадкоємності», ані від 
«наслідування» Дж. Мільтон у своїх теоретичних нотатках обов’яз-
ково фіксує елементи «новаторства», які привнесла на театральну 
сцену англійська драматургія, з властивою їй новою манерою ху-
дожнього мислення: для поетичного твору не потрібне музичне 
оформлення, хор розбивається паузами на окремі частини, а вірш 
в англійській трагедії «можна іменувати й аллеострофічним; від 
розподілу на акти та сцени ми також відмовилися – вони потрібні 
лише для підмостків, яких поетичний твір ніколи не потребує».

З огляду часу, окремі зауваження Дж. Мільтона видаються 
настільки деталізованими, що створюють враження як спроще-
ності творчого процесу, так і певної штучності в представлен-
ні трагедії в літературній чи театральній інтерпретації. Однак 
Дж.  Мільтон непогано розумів аудиторію, до якої звертався 
і свідомо «розтлумачував» деталі, що, безперечно, допомагало 
наступному поколінню і теоретиків, і практиків мистецтва, які 
освоювали різні види художньої діяльності.



148

Орієнтація на грецьку трагедію цілком закономірно окрес-
лила і проблеми естетики, осторонь яких Мільтон не стояв. Так, 
він не спрощує ідею мімезису, розглядаючи її не лише як наслі-
дування природи чи її копіювання, а як поштовх до створення 
нових форм краси. Відомий італійський філософ А. Банфі, ана-
лізуючи англійську гуманістику як «передісторію походження 
і розвиток естетики Канта», вбачає у Мільтоні спадкоємця Ві-
льяма Шекспіра (1564–1616), якому була близька ідея мімезису 
і як підґрунтя появи «нових форм краси», і як один із компонен-
тів у процесі становлення «ідеальної гармонії духовного світу».

Дж. Драйден, ніби демонструючи підтримку творчої позиції 
Дж. Мільтона, створює лібрето опери «Цнотливий стан», осно-
вою якого виступала поема «Втрачений рай». Слід наголосити, 
що досить своєрідне співіснування в єдиному культурному про-
сторі творчої спільноти «Драйден – Вільєрс – Мільтон», хоча це 
і дещо парадоксально, сприяло утвердженню як класицизму так 
і його модифікацій. Згодом, спираючись на теоретико-практичні 
позиції, які відстоювала означена «спільнота», на англійських 
теренах були запропоновані принципово нові ідеї, що водночас 
досить легко співвідносилися з європейським класицизмом.

Новий етап у розвитку англійської гуманістики пов’язаний 
з іменем Ентоні Ешлі Купера 3 графа Шефтсбері (1671–1713) – 
філософа, письменника, політичного діяча, основні теоретичні 
інтереси якого фокусувалися на етико-естетичній проблематиці. 
Упродовж життя Шефтсбері називали «моралістом», що дещо 
звужувало простір розміркувань мислителя, чия спадщина 
посідає особливе місце і в історії Класицизму, і в історії Про-
світництва. Наразі показово, що Шарль Луї Монтеск’є (1689–
1755)  – видатний філософ та історик, який очолив перше по-
коління французьких просвітників, вважав етико-естетичні ідеї 
Шефтсбері «першоосновою» цієї системи поглядів.

Шефтсбері народився і провів дитячі роки в будинку сво-
го діда лорд-канцлера, 1 графа Шефтсбері, секретарем якого 
був Джон Лок, що як вже говорилося і займався вихованням 
графського онука. Відтак стає зрозумілим, що Лок спирався на 



149

особистісний, так би мовити, педагогічний досвід, коли надалі 
напише свою працю «Думки про освіту» (1693).

Осмислюючи напрями виховання дитини й підлітка, він 
наголошував на необхідності вільного володіння грецькою та 
латиною. Навчаючи Шефтсбері, Дж. Лок використовував «роз-
мовну» методику, і пізніше його учень не лише знав ці мови, 
а й мав сталий інтерес до філософії неоплатонізму, поділяючи 
і творчо інтерпретуючи окремі ідеї Плотіна та Прокла. На ес-
тетичні погляди Шефтсбері помітно вплинуло їхнє трактуван-
ня краси, з одного боку як чинника визначення місця людини 
у Всесвіті, а з іншого  – як «ієрархічного феномену», що дає 
змогу побачити «ускладнення» краси завдяки «прекрасному  – 
красі – красі душі». Згодом, рівень «краса душі» прямо чи опо-
середковано, впливатиме на естетичні розмисли філософа.

Відтворюючи процес становлення Шефтсбері, не можна оми-
нути увагою вплив на його світоставлення сенсуалізму Дж. Лока, 
який спираючись на теорію пізнання, наголошував на необхід-
ності пізнання саме «людської природи». При цьому, найбільшу 
вагу, на його думку, набував «досвід», оскільки від початку життя 
розум дитини – це «tabula rasa», на якій слід поступово «заното-
вувати» вже набутий досвід. З часом стане очевидною певна ілю-
зорність локівської системи виховання, адже «добрі настанови», 
написані на цій символічній «чистій дошці» зовсім не обов’язко-
во трансформувалися на «добрі вчинки» дорослої людини.

Суперечливість тверджень Лока очевидна, проте чимало його 
ідей дають як поштовх для роздумів, так і привід для дискусій. 
Наразі показовою є позиція Олени та Наталії Щербин, які акту-
алізували тезу «мовчання як аргумент і прояв поваги в основних 
працях Лока» (108, 6). Авторки статті зокрема зауважують, що 
означені ідеї англійського сенсуаліста можуть «стати новим ім-
пульсом для історико-філософських студій», тож погоджуючись 
із ними, наголосимо, що окремі тези Лока реально сучасні й аж 
ніяк не потребують, так би мовити, штучного осучаснення.

Після смерті діда (1683), батько відіслав Шефтсбері до Він-
честерського коледжу, де процес його адаптування відбував-
ся доволі важко. Певний час продовжуючи освіту як «вільний 



150

студент», Шефтсбері подорожував Європою і згодом знайшов 
близьке для себе товариство філософів і теологів у Нідерландах. 
Упродовж життя вчений неодноразово відвідував цю країну, 
спілкуючись з однодумцями, які так чи інакше, сприяли станов-
ленню та утвердженню його філософської позиції (105).

Успадкувавши батьківський титул, Шефтсбері взяв участь 
у виборах 1700–1701 років і став членом Палати лордів від пар-
тії «вігів». Оскільки упродовж життя він друкувався вкрай рід-
ко і завжди під псевдонімом, реальні теоретичні здобутки мис-
лителя «відкрилися» сучасникам лише після смерті їх автора. 
Слабке здоров’я примусило Шефтсбері переїхати до Неаполя, 
де він провів останні роки життя. З огляду часу, стає очевидним 
як науковий внесок зроблений ним, так і беззастережна цінність 
теоретичної спадщини цього непересічного мислителя.

Враховуючи нормативи підрозділу, зупинимося на кількох 
наріжних позиціях, які визначають філософську орієнтацію 
Шефтсбері, а саме: становлення «діалогу наук», принципово 
нова позиція щодо «морального почуття» та концепція «худож-
нього генія».

З огляду часу, стає очевидним, що саме Шефтсбері стояв біля 
початків ідеї щодо доцільності взаємодії гуманітарних наук у про-
цесі дослідження конкретних питань. Вона почала продуктивно 
реалізуватися на межі ХХ–ХХІ ст., насамперед у зв’язку з форму-
ванням «міждисциплінарності»  – наріжного чинника культуро-
логічного аналізу, тож на нашу думку, своєрідні «експерименти» 
Шефтсбері на теренах «діалогу наук» доцільно вважати, хоча і да-
лекою, але все ж предтечею сучасних теоретичних надбань.

Ідея «діалогу наук» блискуче представлена у розмислах 
ученого, що, як відомо, були написані вільною манерою, з ви-
користанням потенціалу діалогів, і суголосна логіці розвитку 
сучасної європейської гуманістики. «Діалог наук» слід оцінити 
як одне з найбільших теоретичних надбань мислителя і, неза-
лежно від того, чи усвідомлював він це сам, фактично вперше 
на англійських теренах, намагався «будувати» свої наукові роз-
відки на перетині кількох наук.

Доречно наголосити, що «діалог наук» наявний у досліджен-
нях Шефтсбері не формально, адже він, так би мовити, зміс-



151

товно впливає як на постановку певної проблеми, так і на ар-
гументацію її компетентності. Справедливість такого висновку 
підтверджує систематизація ідей дослідника щодо морального 
виховання, куди органічно залучені етика, виховний потенціал 
мистецтва як естетичного компонента та педагогіка як «осере-
док» міркувань щодо, наприклад, методики виховного процесу. 
Досить переконливо в напрацюваннях Шефтсбері представле-
не обопільне значення етики, естетики, елементів психології 
в процесі осмислення проблеми «особа митця» й специфіки ре-
алізації творчого задуму.

Сьогодні, в умовах актуалізації культурології, яка поступово 
перетворюється на провідну, теоретично потужну науку і зокре-
ма виконує функцію об’єднання різних аспектів гуманітарного 
знання, «міждисциплінарність» виявляється чинником, що під-
бив підсумок значному періоду «здобутків» і «помилок». У до-
слідженнях, в процесі проведення яких «перехрещуються» різ-
ні гуманітарні науки, по-перше – високо цінується застосування 
культурологічного підходу, а по-друге, про що вже частково 
йшлося, окреслюються поняття «міждисциплінарний», «між-
науковий», «міжпредметний», адже до сьогодні в середовищі 
фахівців існують термінологічні розбіжності з цього приводу.

Шефтсбері  – автор діалогу «Моралісти» (1709) та тритом-
ної праці «Про особливості людей, звичаїв, думок, плинність 
часу» (1711), аргументував свою позицію, спираючись на фі-
лософію, етику, естетику та елементи психолого-педагогічних 
знань. «Діалог наук» виявляється і в тих напрацюваннях фі-
лософа, які включені у видання «Естетичні досвіди» (116), де 
розкривається широта інтересів цього видатного мислителя на 
теренах гуманітарного знання (105).

Друга наріжна ідея в теоретичних напрацюваннях Шефтсбе-
рі спирається на його досить глибокий аналіз морально-етичних 
питань, які виявилися нагально важливими й для Класицизму, 
і для Просвітництва. Фахівці з історії етики розглядають нау-
кові розвідки Шефтсбері як одну з перших спроб представити 
«моральне почуття» не у релігійній, а світській інтерпретації. 
На його думку, людина здатна розрізняти «добро» і «зло» саме 



152

завдяки притаманному їй «моральному почуттю», оскільки, на-
віть не розуміючи суть цих станів, вона їх відчуває.

Враховуючи роки життя Шефтсбері, слід віддати належне тій 
науковій сміливості, з якою він зіставив мораль і релігію, ствер-
джуючи, що мораль не залежить від релігії, а релігія не залежить 
від моралі, що врешті-решт призводило до логічного завершення 
цих розмислів: мораль не потребує якогось «вищого» втручання.

У такому контексті поставало логічне запитання щодо став-
лення філософа до Бога. Принципово не поділяючи будь-яких 
атеїстичних шукань, Шефтсбері акцентував моральнісний ас-
пект Бога, оскільки він виступає як прикладом «втілення універ-
сального милосердя», так і носієм, так би мовити, довершеного 
рівня «добра і милосердя». При цьому, філософ не акцентує на 
власному розумінні цих понять, не пояснює їх зміст, що пере-
творює його морально-етичну позицію на «констатуючу», а від-
так – позбавляє реальних «дослідницьких» відкриттів.

Реконструюючи сьогодні теоретичні шукання Шефтсбері, 
слід наголосити на його особистісній оцінці напрацювань То-
маса Гоббса (1588–1679) на теренах англійської етики. Життє-
во-науковий шлях Гоббса, випускника Оксфордського універси-
тету, прихильника ідей Бекона, Галілея, Декарта, збігся з досить 
складним і суперечливим періодом в історії Англії: революція 
1642–1646 років, диктатура Кромвеля, реставрація династії 
Стюартів. Оскільки понад десять років Гоббс прожив у Франції, 
його ідеї були близькі не лише традиціям англійської гуманіс-
тики, а й частково відбивали позиції французьких класицистів.

Від середини XVII – початку XVIII століття такі праці Т. Го-
ббса, як «Людська природа, або Засадні елементи політики» 
(1650), «Складові закону, моралі та політики» (1650), «Левіафан» 
(1651), «Про людину» (1658), викликали значний інтерес того-
часної інтелектуальної еліти й стимулювали теоретичні пошуки 
наступного покоління філософів, серед яких був і Шефтсбері.

Оскільки, як ми вже зазначали, переважну більшість сво-
їх теоретичних концепцій Шефтсбері формував на перетині 
«Класицизм – Просвітництво», він досить критично оцінював 
окремі тези свого славетного попередника. Як відомо, Т. Гоббс 
«побудував» філософську концепцію на обґрунтуванні єдності 



153

трьох етапів, а саме: аналізі «тіла» як самодостатнього фено-
мену, розгляді «людини» на підґрунті «тіла», завершенні ана-
лізу «людини» шляхом визначення її «політико-філософської» 
орієнтації. Ця відверто штучна «конструкція» регулюється за 
Гоббсом «законом причинності», дія якого сприяє зв’язкам між 
«тілами», актуалізуючи можливості людської чуттєвості. Така 
позиція примусила філософа звернути увагу на пам’ять та уяву, 
теоретичний потенціал яких оцінюються ним вкрай скептично.

Концентруючи увагу на моралі та моральнісній регуляції 
«життя та функціонування» суспільства, наріжним поняттям 
етики Гоббса виступить «егоїзм» та «егоїстичні інтереси», які 
діють за принципом «війна всіх проти всіх». Ці тези свого зем-
ляка Шефтсбері критикував послідовно, навіть дещо нав’язли-
во наголошуючи налаштованість переважної більшості людей 
на добро та милосердя. Ідея Гоббса щодо «докорінної егоїс-
тичності людини» не стикалася ані з поглядами Шефтсбері, ані 
з загальною орієнтацією європейського Просвітництва, пред-
ставники якого часто-густо всупереч жорсткій реальності не 
відмовлялись від можливості «виховати» творчо орієнтовану, 
гуманістично налаштовану людину. Принаймні друге поколін-
ня європейських просвітників сукупно зробило чимало корис-
ного на теренах пробудження «людського в людині».

Запропонований нами матеріал вимагає включення в контекст 
аналізу ситуації, що склалася в англійській гуманістиці на межі 
XVII – XVIII  століття, позиції Р. Дж. Колінгвуда, який у «Прин-
ципах мистецтва» не оминув увагою означений період. Наразі 
його не стільки зацікавили теоретичні шукання власне Шефтсбері, 
скільки той дослідницький простір, який був сформований завдя-
ки «інтелектуальним зусиллям» Т. Гоббса та Дж. Лока.

Предметом теоретичної уваги Р.  Дж.  Колінгвуда стала по-
зиція двох видатних філософів щодо «реальних» і «фантастич-
них» ідей. Посилаючись на славетну роботу Лока «Досвід сто-
совно людського розуму» (1690), вчений визнає, що саме тут 
«можна знайти спробу відрізнити «реальні ідеї» від ідей «фан-
тастичних». Однак це не свідчить, що Лок відрізняє реальні по-
чуття від уявних» (117, 166).



154

Наголос Лока на перевагах «реальних ідей» імпонує автору 
«Принципів мистецтва», що зорієнтовує його на прийняття ло-
ківських підходів не лише щодо «ідей» чи «почуттів», а й стосов-
но, наприклад, «мовної проблеми». Хоча й дещо опосередковано, 
але є всі підстави стверджувати, що Р. Дж. Колінгвуду близькі на-
укові розвідки Шефтсбері, оскільки останній, як ми намагалися 
показати, багато в чому наслідував свого вчителя – Джона Лока.

Самостійний блок у спадщині Шефтсбері становлять есте-
тичні погляди, сфокусовані навколо кількох проблем щодо зба-
гачення історичних традицій естетичного знання, осмислення 
яких оцінювалося по-різному. Так, Шефтсбері не оминув ува-
гою комплекс питань, пов’язаних із тлумаченням краси й пре-
красного, що наслідувало, як ми вже наголошували, неоплато-
нівські принципи.

На думку А. Банфі, джерела теоретичних досягнень видатно-
го німецького філософа Іммануїла Канта (1724–1804) на естетич-
них теренах слід шукати саме в розмислах Шефтсбері, який од-
ним із перших стверджував, що краса є носієм (окрім свого чисто 
естетичного начала) іншої цінності, іншого інтересу. І в цьому, на 
думку англійського теоретика, немає нічого дивного. Шефтсбері 
був переконаний, що розглянута з позиції емпіричних стосунків 
між людьми, вона (краса) не тільки є гарантом їх спільного існу-
вання, принципом соціального об’єднання, але ще більшою мі-
рою, особливо щодо природи, виступає як «передчуття гармонії 
останньої з потаємними спрямуваннями нашого духу…» (4).

Представлені нами інтерпретаційні фрагменти з моногра-
фії А.  Банфі «Філософія мистецтва» є блискучим прикладом 
не лише виявлення історико-естетичної спадкоємності між різ-
ними етапами, що розширювали простір гуманітарного знан-
ня. Цей приклад не лише вражає наголосами на понятійно-ка-
тегоріальних відкриттях «Шефтсбері  – Кант», завдяки яким 
у теоретичному просторі закріпилися такі поняття, як «краса», 
«цінність», «гармонія», «естетичне начало», «передчуття», га-
рант, а й переконує в необхідності збереження усіх тих – нехай 
і найдрібніших надбань, які від одного історичного етапу до ін-
шого накопичувала філософія.



155

Як уже зазначалося, у поле зору Шефтсбері потрапляє і про-
блема «піднесеного», що вважалася тодішніми дослідниками 
вкрай важливою, оскільки розглядалася як суголосна «геро-
їчному» і відповідно могла вплинути на поглиблення уявлень 
щодо «трагічного» та «драматичного» в їх естетичному, а не 
лише мистецтвознавчому вимірах. Доцільно враховувати й той 
факт, що зв’язок «піднесене  – героїчне» давав змогу виявити 
значний потенціал, так би мовити, виховного ґатунку.

Особливе місце у спадщині англійського філософа посідає про-
блема «геній – геніальність», яку на думку О. Оніщенко, «естетика 
вже розробила», запропонувавши «свою модель» «художнього ге-
нія». Цю модель, в якій потужну роль відіграє «персоналізований» 
підхід, дослідниця реконструює наступним чином: «Микола Ку-
занський – маньєризм – Глареан – Шефтсбері – Вольтер – Лессінг – 
Кант – Шиллер – Шеллінг – Шопенгауер» (72, 293).

Виокремлюючи серед цих видатних постатей теоретичні 
досягнення Шефтсбері, О.  Оніщенко наголошує на специфіці 
ставлення теоретика до проблеми «геній – геніальність». Вона 
артикулює оригінальність його авторської концепції й зазначає: 
«Відпрацьовуючи свою модель геніальності, дослідник засто-
совує поняття «віртуоз» і тлумачить його як високоморальну 
особистість, вважаючи обов’язковими ознаками генія добро-
чесність і високу моральність» (72, 270). 

Вочевидь, Шефтсбері запропонував вкрай ідеалізоване 
розуміння генія, що не відповідало реальній картині творчос-
ті, в процесі якої митець долає свої недоліки, тобто «створює 
досконале, переборюючи власну недосконалість». Численні 
приклади з життя титанів Відродження чи «художніх геніїв» 
наступних  століть доводять їхні намагання бути «чесними 
з собою». Це стимулювало появу «в естетичній теорії питан-
ня «творчого аморалізму» та «морально-психологічних прово-
кацій», якого торкалися у своїх наукових розробках Ф. Ніцше, 
З. Фройд, К. Юнг, Ж. Марітен та ін.» (72, 270).

Принагідно наголосимо, що усі філософи прізвища яких 
у переліку О.  Оніщенко фігурують після імені Шефтсбері, 
внесли принципово нове у розуміння феномену «геній  – ге-
ніальність», поступово нашаровуючи ідеї, які «працювали» на 



156

пояснення природи «художнього генія». Проте, попри усі до-
слідницькі досягнення, осмислення означеної проблеми й сьо-
годні залишає чимало «білих плям».

Слід визнати, що в позиції Шефтсбері, розуміння «художнього 
генія» не лише не стоїть осторонь проблеми естетичного смаку – 
здатності диференційовано сприймати та оцінювати різні естетич-
ні об’єкти, а й, так би мовити, підживлюється нею. Компетентність 
такої тези підтверджується фактом використання Шефтсбері по-
няття «віртуоз» у його первинному значенні: «віртуоз (італ. virtuo-
so, що походить від лат. virtus) – мужність, талант» (8).

Доцільно наголосити, що інтерпретація означеного поняття 
зазнала помітних змін від часів XVII століття, а в сучасній ес-
тетико-мистецтвознавчій теорії воно вживається задля високої 
оцінки технічної майстерності передусім музиканта. При цьому, 
музикознавці наголошують, що абсолютизація віртуозом тех-
нічного аспекту в процесі виконання твору, може нівелювати 
його зміст чи емоційну наповненість.

На наше глибоке переконання, попри суперечливий ха-
рактер поняття «віртуоз», його доцільно не лише зберегти, 
а й популяризувати, насамперед у процесі підготовки майбутніх 
митців, стимулюючи перспективне бачення прихованих можли-
востей їхньої професії. Зведення «віртуозів» лише до простору 
музичного мистецтва неправосильне, оскільки поза цим понят-
тям навряд чи можливо оцінити майстерність артистів балету, 
чи кінооператорів, що реалізують вкрай складні художньо-тех-
нічні проєкти сучасного кінематографа.

Шефтсбері, оперуючи поняттям «моральний віртуоз», до-
сягав зовсім інших цілей, а саме: акцентував «моральнісність» 
таланту та його гармонічність, адже «талант», а тим більш «ху-
дожній геній» в його уяві не існував поза розвиненим смаком, 
що визначав для «генія» проблему вибору, наприклад, теми тво-
ру, «керував» почуттям міри та розумінням пропорції.

Низка проблем, які хоч і дещо строкато, представлені в теоре-
тичній спадщині Шефтсбері, були актуалізовані в дослідженнях 
його послідовників. Слід наголосити, що в означеному контек-
сті увагу привертають праці «Досвіди про принципи моралі та 
природної релігії» (1751), «Вступ до мистецтва розміркування» 



157

(1761), «Засади критики» (1762) Генрі Хоума (1696–1782)  – ві-
домого англійського філософа, літературного критика, представ-
ника просвітницької естетики, який наполягав на необхідності 
введення «стандарту смаку» – певної «норми», яку визнають усі 
освічені представники суспільства, «скеровуючи» розвиток мис-
тецтва та послідовно удосконалюючи естетичні уявлення як кон-
кретної людини, так і людської спільноти загалом.

Зокрема, А.  Банфі наголошує, що «згідно з його (Г. Хоума) 
думкою, збіг смаку різних людей залежить від тотожності люд-
ської природи». Ця «тотожність» впливає не лише на смак, а й на 
«естетичну насолоду», що «породжується свободою емоцій та 
почуттів»: комплекс «естетичних станів», на думку Хоума, абсо-
лютно не сумісний з егоїзмом – морально-етичним проявом, що 
неодноразово був предметом теоретичного осмислення в період 
становлення Просвітництва.

Розглянутий у цьому підрозділі матеріал доводить, що за-
вершальний етап у русі англійського Класицизму, зафіксований 
у працях Дж.  Драйдена, підготував трансформацію «Класи-
цизм – Просвітництво», де функцію «перехідного етапу» вико-
нала теоретична позиція Дж. Мільтона – прихильника як грець-
кої трагедії, так і гуманістичної спрямованості Відродження. 
Його наступник Шефтсбері, хоча й був сучасником доби Кла-
сицизму, проте власні теоретичні напрацювання реалізував на 
засадах Просвітництва і, ще раз акцентуємо, під вихованням 
Дж. Лока демонстрував опертя на неоплатонізм та сенсуалізм.

Слід наголосити, що новаторська позиція Шефтсбері була по-
зитивно сприйнята і французькими просвітниками (Ш.-Л. Мон-
теск’є), та вплинула на філософські погляди І. Канта. Отож у цьо-
му підрозділі нами свідомо сфокусовано увагу на зацікавленому 
ставленні Шефтсбері до обґрунтування нових понять, серед яких 
предметом самостійного аналізу виступає поняття «віртуоз». 
Увага Шефтсбері до цього аспекту «строгої науки» заклала під-
валини задля подальшого, більш прискіпливого, ніж це робилося 
раніше, опрацювання понятійно-категоріального апарату, який 
«забезпечував» дослідження на «міждисциплінарному» рівні.



158

РОЗДІЛ ІІІ.  
КОНЦЕПТУАЛІЗАЦІЯ ЕСТЕТИКО-МИСТЕЦТВОЗНАВЧОЇ 

ПРОБЛЕМАТИКИ В АНГЛІЙСЬКІЙ ГУМАНІСТИЦІ 
КІНЦЯ XVII – XVIII СТОЛІТТЯ:  

ІНТЕРПРЕТАЦІЙНИЙ ПІДХІД Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА

3.1. Обриси теоретико-практичного паритету  
в доробку Джозефа Аддісона

Оскільки у попередньому розділі монографії було показано 
специфіку історико-філософського «забезпечення» англійсько-
го культуротворення на межі XVІІ–XVІІІ століть, а саме на цей 
період припадає життя Джозефа Аддісона, реконструкція пло-
щини «суто» філософського знання, яке позначене в цей період 
«синтезованим характером», дає змогу сфокусувати увагу і на 
його сегментах: естетиці, психології, етиці, педагогіці, що від 
першої половини XVІІІ століття дедалі активніше входять у до-
слідницький простір. Саме тому, доробок Дж.Аддісона привер-
нув увагу фахівців першої половини ХХ  століття і визначив 
його місце у контексті європейської гуманістики.

Матеріал цього підрозділу спирається на різні теоретичні 
аспекти, які мають місце як в історії європейської гуманісти-
ки (А. Банфі), так і в наукових розвідках українських філосо-
фів, культурологів, естетиків і мистецтвознавців. Саме тому ми, 
з одного боку спираємося на традиції аналізу англійської істо-
рико-філософської спадщини в напрацюваннях Д.  Кучерюка, 
В. Менжуліна, В. Панченко, К. Шадманова, Олени та Наталії 
Щербин, а з іншого – фіксуємо увагу на публікаціях останніх 
двох десятиліть, що пов’язані з ширшим, ніж історико-філософ-
ський контекстом, який продукується історією культури.

Важливо наголосити, що йдеться насамперед про публікації, 
позначені деталізацією окремих питань стосовно конкретних 



159

дослідницьких прийомів, опертя на які доцільні в процесі ре-
конструкції історії гуманістики і які виникають на «перехресті» 
різних типів гуманітарного знання. У контекст означеного, на 
нашу думку, логічно «вписуються» розвідки Л. Бабушки, І. Бон-
даревської, М.  Бровка, Т.  Кохана, Ю.  Легенького, Т.  Огнєвої, 
Ю. Сабадаш, сфокусовані передусім на подальшому розкритті 
потенціалу наріжних чинників культурологічного аналізу, та їх 
«залучення» у розкриття специфіки культуро- творення на межі 
«Класицизм – Просвітництво».

Окрім означеного, ми апелюємо до наукових розвідок 
Л.  Левчук, О.  Оніщенко, С.  Холодинської, які вважають «тео-
ретико-практичний паритет» не лише вагомим, а й специфіч-
ним елементом реконструкції спадщини тих представників 
європейської гуманістики, які поєднували науково-теоретичну 
діяльність з літературно-мистецькою, демонструючи та утвер-
джуючи дослідницьку доцільність такого паритету – Д’Обіньяк, 
Вольтер, Дідро, Готьє, Бодлер (Франція); Лессінг, Новаліс, 
Шиллер (Німеччина); Шефтсбері, Вайльд (Англія).

Аналіз спадщини Джозефа Аддісона (1672–1719) – англій-
ського поета, драматурга, публіциста, естетика та політичного 
діяча, наштовхується на низку об’єктивних труднощів, зумов-
лених передусім перехідним періодом, на який припадає його 
життєво-творчий шлях. Слід визнати, що для сучасників кон-
кретного історико-культурного періоду вкрай важко усвідомити 
сутність такого «перехідного періоду», чітко окресливши «кі-
нець» одного і «початок» другого. Такі процеси усвідомлюють-
ся лише у проєкції часу, коли певний історико-культурний етап 
завершує свій рух. Акцентована нами особливість виступає 
однією з причин тих розбіжностей, що можуть виникати між 
сучасниками означеного процесу і його дослідниками, які пра-
цюють в умовах сьогодення, доводячи відомий принцип: «Ве-
лике бачиться на відстані».

Доцільно наголосити, що феномен «переходу» зазвичай 
є досить тривалим, накопичуючи теоретичний та емпіричний 
матеріал задля остаточного визнання фактору нового світогляд-
ним привілеєм більшої частини суспільства. Зважаючи на озна-



160

чене, слід звернути увагу на позицію Л. Бабушки, яка не тор-
каючись «теоретичного» аспекту, робить наступне зауваження: 
«Багатомірність емпіричного знання, яке утримує здебільшого 
позанауковий контекст, спрямовує до осмислення дискурсив-
ності…» певних проблем культури (3, 13).

Розвиваючи цю тезу, зосередимося на специфіці того істо-
рико-культурного етапу, який ми аналізуємо. На нашу думку, 
«багатомірність емпіричного знання» у площині переходу «Кла-
сицизм – Просвітництво» мала самоцінне значення, доповнюю-
чи «науковий контекст», а не залишаючись «поза науковим». Це 
одна зі специфічних ознак англійської гуманістики, коли спо-
стерігався паритет теоретичного та емпіричного. Зрозуміло, що 
далеко не всі тогочасні інтелектуали повноцінно заявляли про 
себе у цих двох сферах, проте сьогодні спадщина тих, хто зміг 
це зробити, потребує особливої уваги.

Окрім, так би мовити, загальноісторичних труднощів, «пере-
хідний період» мав яскраво виражені індивідуальні суперечності 
щодо формування орієнтирів самого Дж. Аддісона, який належав 
до аристократичних щаблів англійського суспільства і виховував-
ся на засадах як елітарної культури, так і гедоністичної спрямова-
ності мистецтва. Пізніше Дж. Аддісон зіткнеться з розбіжністю 
між власним вихованням і наріжними спрямуваннями просвіт-
ницької культури, яка відстоювала народність, доступність тих 
сфер творчої діяльності, що надавали можливість «звичайній лю-
дині» розкрити та реалізувати притаманні їй здібності.

Дж.  Аддісон народився у Мілстоні (графство Уїлтшир) 
в родині священника, який з 1683 року став настоятелем собору 
в Личфілді, а пізніше в Ковентрі. Посада батька сприяла нав-
чанню Аддісона у школі «латинської граматики», закінчення 
якої відкрило йому шлях до «Чартер Хаузу» (1686) – приватної 
школи, що вважалася на той час доволі престижним навчаль-
ним закладом. Саме там він знайомиться з Річардом Стілом 
(1672–1729)  – майбутнім ірландським письменником, журна-
лістом, видавцем та засновником жанру «газетної есеїстики», 
який власне і зафіксував англомовне поняття «essay». 



161

Дружба цих двох непересічних особистостей, започатко-
вана у «Чартер Хаузі», зберіглася впродовж багатьох років, 
давши «тріщину» з політичних мотивів лише в останні роки 
життя Аддісона. Понад два десятиліття дружні стосунки «Адді-
сон – Стіл» трансформувались у співтворчість на теренах жур-
налістики, публіцистики та літератури, що сприяло вихованню 
поваги до друкованого слова серед різних верств англійського 
суспільства. Дж. Аддісон успішно закінчив Оксфорд і здобув-
ши бакалаврський та магістерський ступені, певний час працю-
вав викладачем у цьому славетному закладі.

Упродовж 1699–1704 років Аддісон при підтримці впливо-
вих друзів свого батька передусім Монтегю Чарльза Галіфакса 
(1661–1715)  – відомого державного діяча, який відігравав по-
мітну роль у партії «вігів», здійснює тривалу європейську по-
дорож задля розширення гуманітарної освіти та удосконалення 
італійської мови. Саме під час перебування в Європі він почи-
нає займатися літературою, відсилаючи до лондонських газет 
вірші та короткі репортажі. Одним з «визначних здобутків» 
цієї подорожі стає передмова Аддісона до перекладу «Георгік» 
Вергілія, здійсненого Джоном Драйденом  – видатним поетом 
другої половини ХVII століття, роль якого у становленні англій-
ського культуротворення детально реконструйована нами у по-
передньому розділі монографії.

Повернувшись з європейської подорожі до Лондона, 32-річний 
Аддісон починає впритул займатися своєю кар’єрою, яка «будува-
лася» не стільки на творчих засадах, скільки на політико-держав-
ній платформі. Він працював заступником державного секретаря, 
а після смерті Джона Лока (1632–1704) посів його місце в уряді.

Кар’єрні успіхи Дж.  Аддісона певною мірою визначалися 
тією підтримкою, що надавав йому Галіфакс, який протегував 
не лише Аддісону, а й Ісааку Ньютону (1643–1727). Специфічні 
умови функціонування англійського суспільства в перше десяти-
ліття XVIII століття – пошуки претендента на престол, який мав 
прийти на зміну королеві Анні, фінансові негаразди, що переслі-
дували тогочасну Англію, зробило «протегування» чи не єдиним 
засобом «кар’єрного просування» для молодих людей (1).



162

Сучасні культурологи, які займаються цим періодом анг-
лійської історії, який ми представляємо у цьому підрозділі, не 
лише актуалізують життєво-творчі шляхи цих двох відомих 
представників естеблішменту, а й окреслюють роль Галіфакса 
як у «просуванні» талановитої молоді в різні сфери англійсько-
го суспільства, так і його особисту позицію у відстоюванні про-
світницьких ідей.

Саме Галіфакс увів Аддісона в літературно-політичний 
гурток «вігів», що вважався, так би мовити, неофіційним «кер-
маничем» панівної частини англійського суспільства. У цьому 
гуртку перетнулися життєво-творчі долі Дж. Аддісона та двох 
впливових у літературних колах драматургів: Вільяма Конгріва 
(1670–1729), якого за його «комедії норовів» називали «англій-
ським Мольєром», і Джона Ванбру (1664–1726)  – відомого 
митця, який у другій половині життя повернувся до своєї пер-
шої професії – архітектури, здобувши статус кращого фахівця 
у галузі англійського бароко. Визнаним шедевром «барокової» 
будівлі вважається Бленівський палац (1695), побудований на 
замовлення герцога Мальборо, що продемонстрував розуміння 
цього архітектурного стилю саме Дж. Ванбром.

Якщо творчі інтереси цього митця «балансували» між дра-
матургією та архітектурою, В. Конгрів упродовж кількох десяти-
літь працював саме на теренах драматургії, дебютувавши п’єсою 
«Незнайомка» (1687), що йшла під псевдонімом, оскільки її ав-
тору було лише 17 років. Дебют мав шалений успіх, «Незнайом-
ка» довго не сходила зі сцени й була підтримана Дж. Драйденом, 
думка якого багато важила у тогочасному театральному просторі.

В. Конгрів поступово потрапляє під опіку Драйдена, актив-
но розвиваючи свій талант і співпрацюючи з різними театраль-
ними трупами. Між березнем та груднем 1693 року відбувають-
ся прем’єри двох його п’єс: «Старий неодружений» і «Подвійна 
гра», які закріплюють за Конгрівом статус провідного англій-
ського драматурга.

Ми цілком свідомо «відпрацьовуємо» політичне та літера-
турне оточення Дж.  Аддісона, оскільки вважаємо, що процес 
входження просвітницьких ідей в культурний простір Англії 



163

мав як «персоналізований», так і «колективний характер», охо-
пивши різні прошарки англійських інтелектуалів. До того ж 
вкотре це наголосимо, наша позиція повністю відповідає ви-
могам «біографічного методу», потенціал якого ми намагаємо-
ся максимально використати, оскільки він є одним з наріжних 
чинників культурологічного аналізу.

Водночас слід констатувати, що незалежно від того, як 
змінювалися посади Аддісона та його «входження» у світське 
життя Лондона, він брав активну участь у тих виданнях, якими 
керував Р. Стіл. Ідеться передусім про журнал «Tatler» («Базі-
кало»), до якого упродовж 1709 року Аддісон написав 42 есе, 
а Стіл втричі більше. Кожне з цих есе «відповідало» вимогам 
жанру «портрет», поступово формуючи у читача більш-менш 
виразне уявлення про те, які «персоналії» – гідні чи негідні – 
символізують собою початок XVIII століття.

Вичерпавши потенціал видання «Tatler», Р.  Стіл досить 
швидко запропонував англійцям новий журнал, який отримав 
назву «The Spectator» («Глядач») й був дещо несподіваним як для 
англійського, так і європейського культурного простору, оскільки 
виходив щодня. Подібна практика, вочевидь, виявилася сміливим 
і продуктивним експериментом Р. Стіла, якого сьогодні вважають 
одним з перших професійних журналістів Англії.

Проіснувавши від 1 березня 1711 до 6 грудня 1712 року, журнал 
«The Spectator» мав 555 випусків, які серед інших завдань, викона-
ли і дещо специфічну роль «містифікатора»: Аддісон і Стіл вига-
дали Роджера де Коверлі – сільського сквайра, трохи старомодного, 
дещо загальмованого, який не може активно «вписатися» в життя 
XVIII  століття. Саме він виконував роль «серцевини», сфантазо-
ваного друзями «Клубу чинних осіб», що поступово наповнював-
ся дедалі новими й новими «персонажами». Саме їм дозволялося 
відверто висловлювати свої думки, критикувати чи підтримувати 
щось важливе для поточного життя англійців.

Слід наголосити, що у тогочасному європейському просторі 
«містифікація»  – свідоме введення в оману, була не лише при-
йнятою, так би мовити, формою розваги, а й могла б відіграти 
будь-яку роль, насамперед на теренах політики. Вочевидь, кон-



164

кретна «містифікація», історію якої ми реконструюємо в умовах 
становлення й поступового, хоча і дещо повільного, утвердження 
просвітницьких ідей, виконала принаймні дві важливі функції: 
по-перше, «Клуб чинних осіб» виявився суголосним з худож-
ньою спрямованістю творчості Свіфта, Філдінга та Річардсона, 
романи яких успішно формували такі жанри як «сімейно-побу-
товий» та «морально-повчальний», а по-друге – серед прихиль-
ників «містифікацій» обговорювалося припущення, що подібна 
форма творчості спонукала Дж. Аддісона звернутися до естети-
ки, зосередивши увагу лише на вибіркових проблемах цієї науки.

Сьогодні не можна ані підтвердити, ані заперечити цю тезу, 
однак можна констатувати інше – певну лихоманковість теоре-
тико-практичних починань англійських інтелектуалів першого 
десятиліття XVIII  століття. Вона була притаманна і багатоас-
пектній діяльності самого Дж. Аддісона, який, як хвороблива 
людина, ніби передбачав власне, вкрай коротке життя, прагну-
чи всебічно реалізувати й свій творчий потенціал, і накреслити 
шляхи подальшого руху англійської гуманістики.

Як уже зазначалося, доробок Дж.  Аддісона доцільно роз-
глядати крізь призму теоретико-практичного паритету, де тео-
ретичний аспект визначається передусім прийняттям, з одного 
боку наріжних засад Просвітництва, а з іншого – наданням їм 
авторського забарвлення. Таким «авторським» було переконан-
ня Аддісона щодо можливості компромісу між аристократією 
та буржуа у політико-мистецькій сфері. Щодо «практичної» 
складової такого «паритету», її підґрунтям виступає поетична 
та драматургічна спадщина Аддісона, що знайшла досить повне 
втілення у трагедії «Катон» (1713).

Деталізуючи теоретичний аспект відповідної «паритетно-
сті», слід наголосити, що Дж. Аддісон поділяв віру просвітни-
ків у розум людини, проте раціоналістичну спрямованість цьо-
го руху сприймав обережно, заперечуючи приниження чуттєвої 
природи людини та апелюючи до таких аспектів естетичного 
знання як прекрасне, гармонія, естетичний ідеал.

На нашу думку, можна припустити, що на Аддісона вплину-
ли теоретичні шукання Шефтсбері. Підстави для цього дає як 



165

уже проаналізована нами його теоретична позиція, так і пере-
конання поета, що людина «опановує» ідеї «світового розуму» 
не стільки на рівні «думки», скільки «використовуючи» потен-
ціал власної почуттєвості. Саме вона, за Шефтсбері, надає мож-
ливість людині відчувати красу навколишньої реальності та її 
еквівалент, втілений у мистецькому творі.

Слід зауважити, що Шефтсбері, який одним із перших на 
англійських теренах підтримав рух європейських просвітників 
(оскільки Шефтсбері на шість років раніше Аддісона пішов 
з життя, пріоритет його теоретичної позиції очевидний – М.Т.), 
впритул підійшовши до включення в аналіз естетичної пробле-
матики наступних моральнісно-психологічних станів, а саме: 
осягання ідеалу як процесу, що спонукає до дії, здивування та 
пошани. Шефтсберівські пошуки згодом будуть оцінені як суго-
лосні окремим ідеям естетичної орієнтації Дж. Аддісона.

Зробивши наголос на значенні естетичного знання, Аддісон 
намагається подолати певну, так би мовити, «раціоналістичну 
однобокість» просвітницьких ідей, зосередившись на феноме-
ні «переживання», що завжди фокусує світ конкретної людини 
з властивою тільки їй реакцією на певний подразник. Відтак 
«індивідуалізація» переживання як естетичного феномену буде 
визнана важливим досягненням аддісонівських теоретичних 
пошуків, наслідком яких виступили дві принципово важливі 
ідеї: можливість у подальшому розвитку естетичного знання 
оперувати поняттям «естетична суб’єктивність» та розмежу-
вання понять «почуття» та «емоція».

Спадщина Дж.  Аддісона привернула увагу не лише 
Р. Дж. Колінгвуда, а й інших відомих європейських філософів. 
Однак наразі, свідомо порушуючи хронологію, ми вкотре звер-
немося до позиції польського філософа та естетика Владислава 
Татаркевича, який у монографії «Історія шести понять» (1975) 
приділив значну увагу естетичним поглядам Дж.  Аддісона. 
Польський науковець «будує» свій аналіз його ідей, відштовху-
ючись від «Великої теорії» – словосполучення, яким упродовж 
ХХ  століття оперували окремі європейські естетики. Йдеться 



166

про суто естетичні поняття «краса – прекрасне», трактування 
яких запропонували піфагорійці.

Започатковане піфагорійцями тлумачення «краси» і «пре-
красного» ми подаємо в інтерпретації Татаркевича, не вдаю-
чись наразі до авторських коментувань, оскільки для контексту 
нашої монографії важливе не стільки розуміння ним «Великої 
теорії», скільки ролі Аддісона в її руйнуванні. Згідно з вченням 
піфагорійців, «краса речі криється в досконалій структурі, а та 
у пропорційності частин. А отже, в чомусь такому, що можна 
точно визначити кількісно» (91, 112).

Заявлений аспект «Великої теорії» Татаркевич вважає «вузь-
ким», тоді як повний обсяг теорія здобула, коли означене розу-
міння краси й прекрасного почали використовувати практично 
усі види мистецтва. За часів Платона й Арістотеля дотичними 
поняттями «краси  – прекрасного» стають гармонія, симетрія, 
пропорційність, лад, визначеність, суголосність частин і цілого.

Криза «Великої теорії» розпочалася тоді, коли її тези потра-
пили «під перо публіцистів (термін Татаркевича – М.Т.) “зразка” 
Аддісона, а невдовзі й критиків “зразка” Дідро у Франції, яким 
пощастило більше, ніж філософам, збурити громадську дум-
ку» (91, 127). Хоча Татаркевич з невідомих нам причин звужує 
професійний статус і Аддісона (публіцист), і Дідро (критик), він 
все ж віддає належне англійській гуманістиці, яка витрачала ве-
личезні зусилля, аби довести продуктивність психологічного 
знання, що стосовно феномену «краса – прекрасне» і доповнює 
естетико-мистецтвознавчий контекст, і робить «психологічні до-
слідження … над людською реакцією на прекрасне, досі роблені 
тільки прихапцем», постійними: «Зокрема в Англії у XVIII сто-
річчі не було жодного покоління, що на цьому терені не породило 
б видатного дослідника: Аддісон публікувався з 1712 року, Гат-
чесон – 1725, Г’юм – із 1739, Берк – 1756, Жерар – 1759, Гоум – 
1762, Елісон – 1790, Сміт – 1796, а трактат Пейні-Найта був опри-
люднений щойно 1805 року» (91, 127). Принагідно наголосимо, 
що ми наразі дотримувалися правопису прізвищ, запропоновано-
го перекладачами монографії В. Татаркевича.



167

Слід зазначити, що В. Татаркевич повністю підтримав ті ес-
тетичні категорії, на необхідності введення яких у теоретичний 
ужиток наполягав Дж. Аддісон. Йдеться про «велич», «незвичай-
ність» та «красу». При цьому, особливої підтримки заслуговує 
категорія «незвичайність», яку окремі англійські науковці ото-
тожнювали з «новизною» – поняттям, яке в ХХ столітті висту-
пить наріжною ознакою як «творчості» загалом, так і «художньої 
творчості» зокрема. Не оминув Татаркевич і того внеску в ін-
терпретацію поняття «мотив», яикй зробив Аддісон і стосовно 
«мотивації» процесу художньої творчості, й стосовно запропоно-
ваного ним «мотиву розведення естетичних категорій» (91, 326).

Зафіксувавши позитивне ставлення В.  Татаркевича до ад-
дісонівського тлумачення проблеми «мотив – мотивація», слід 
віддати належне і самому польському філософу, який відтво-
рив історико-культурну традицію осмислення «мотиву». Наразі 
вважаємо за необхідне повністю реконструювати тезу В.  Та-
таркевича: «Історія європейської естетичної думки починаєть-
ся в ранню добу з піфагорійського мотиву: так із часів його 
зачинателів ми називаємо погляд, згідно з яким вирішальну 
роль для прекрасного відіграє міра, число, гармонія або, як це 
спершу називали, symmetria, співмірність. Від самого початку 
його супроводжував орфічний мотив, тобто переконання, що 
мистецтво впливає на того, хто бере в нім участь, а саме очи-
щає духовно. Такий мотив із самого початку здобув визнання 
єдино в декотрих гуртах грецьких філософів, а пізніше повер-
тався лише в декотрі моменти історії; натомість піфагорійський 
мотив понад два тисячоріччя залишався постійним атрибутом 
європейської думки» (91, 323-324).

Окрім процитованого фрагмента, що ілюструє специфіку 
теоретико-методологічного підходу до окреслення «мотиву», 
В. Татаркевич застосовує ще один нетрадиційний погляд, а саме: 
персоналізує цю проблему, аргументуючи існування протистав-
лення «мотиву софістів – Платоновому мотиву», адже переко-
наний, що існує Сократів мотив, Арістотелів мотив та низка 
інших (91, 324). Те, що В. Татаркевич у середині ХХ століття 
серед численних теоретичних новацій Дж. Аддісона виокремив 



168

проблему «мотиву», слід оцінити як симптоматичне, адже до 
сьогодні значення «мотиву» в процесі художньої творчості хоча 
і визнається, натомість цілісна модель цього «стимулятора» 
творчого процесу поки що переконливо не аргументована.

Вже після смерті Аддісона інший представник англійського 
просвітництва Вільям Хогарт (1697–1764) – видатний живописець 
і теоретик мистецтва стверджуватиме, що як почуття прекрасного, 
так і глибинні емоційні переживання людини, здатна спровокува-
ти «хвиляста лінія» (мається на увазі «плавна синусоїда Хогарта», 
значення якої дорівнюється мистецтвознавцями до «золотого пе-
ретину»  – М.Т.). Приблизно у такому самому напрямі рухалася 
і думка Аддісона, коли він (на це звернув увагу Р. Дж. Колінгвуд 
у монографії «Принципи мистецтва») постулював «звичай назива-
ти естетичне переживання «радощами уяви» (117, 133).

Хоча окремі тези щодо природи уяви мають у Дж. Аддісона, 
так би мовити, ескізний характер, вони на нашу думку, набувають 
потужності, коли стають предметом теоретичного аналізу в кон-
тексті естетичних поглядів Р. Дж. Колінгвуда. Саме він не лише 
зміг виявити потенціал аддісонівських ідей, а й «вибудував» ло-
гічний зв’язок між ними та більш пізньою естетичною концепці-
єю Джамбаттіста Віко (1668–1744) – відомого італійського філо-
софа, історика, філолога. Усі його теоретичні погляди базувалися 
на переконанні, що «історія» – головний чинник людської діяль-
ності, проходить три епохи. Учений, як відомо, співвідносить їх 
з життям людини, виокремлюючи основні періоди – дитинство, 
юність і зрілість. Своєрідності цим епохам надає специфіка роз-
витку міфології, філософії, релігії, мистецтва, права.

Означена «конструкція» за умови, що в ній виокремлюється 
мистецтво і саме на ньому зосереджується увага, цілком логічно 
виявляє низку питань, дотичних до проблем творчості, сприй-
мання та переживання мистецтва. Так чи інакше, естетико-мисте-
цтвознавча проблематика представлена у двох працях Дж. Віко – 
«Універсальне право» (1720–1722) та «Основи нової науки про 
спільну природу нації» (1725), що і використав Р. Дж. Колінгвуд, 
показавши дію засад спадкоємності «Аддісон – Віко».



169

Відштовхуючись від тези Аддісона «естетичне пережи-
вання – це «радощі уяви», Р. Дж. Колінгвуд аргументує власне 
розуміння «уяви» та її ролі, з одного боку у створенні «худож-
нього твору», а з іншого – в окресленні значення «уяви» у, так 
би мовити, культуротворчому просторі. Інтерпретуючи теоре-
тичну суголосність «Аддісон – Віко», Р. Дж. Колінгвуд пов’язує 
естетичний аспект із доробком Аддісона, тоді як філософський 
вважає пріоритетом Віко.

Аби ввести в контекст власних розміркувань позицію 
Дж.  Віко, на думку Р.  Дж.  Колінгвуда, необхідно сконцентру-
вати увагу на цілій низці проблем. Серед них особливої значу-
щості набувають наступні: паралель між мистецтвом і грою, яка 
не реалізувалася через непереконливе відпрацювання поняття 
«гра»; «розважальне» мистецтво і «гра». При порівняльному 
аналізі цих констант, стверджує Р. Дж. Колінгвуд, «стає поміт-
ним дещо більше, ніж звичайна подібність. Ці два явища явля-
ють собою одне і те саме. Якщо під грою розуміти участь у ри-
туальних діях, у цьому не буде нічого спільного зі справжнім 
мистецтвом і тим більше з мистецтвом розважальним» (117, 85).

Означені положення Р. Дж. Колінгвуд зіставляє з розмисла-
ми Дж. Віко, долучаючи до них естетико-психологічні уявлення 
«дитини», яка символізує цей період людського життя: «Дитячі 
ігри, вочевидь, дуже нагадують справжнє мистецтво. Джамба-
тістта Віко, який знав дуже багато про поезію і про дітей, ска-
зав, що діти – “великі поети”, і можливо стосовно цього він мав 
рацію» (117, 85). 

З властивою Р. Дж. Колінгвуду іронією, він розвиває свою 
думку наступним чином: «Однак ніхто не знає, чим же займа-
ються діти під час своїх ігор. Хоч як важко пояснити природу 
поетичної творчості, все ж виявляється, що значно легше зрозу-
міти, чим займаються поети, коли пишуть вірші» (117, 85). Хоча 
сам Р. Дж. Колінгвуд не фіксує уваги на недоречності порівнян-
ня «дитина  – поет», проте такий підтекст напрошується сам 
собою, оскільки англійський науковець з очевидним пієтетом 
і повагою ставиться до поезії як літературного жанру.



170

Р. Дж. Колінгвуд визнає, що теоретику досить важко пояс-
нити феномен «поетична творчість», відтак ще складніше збаг-
нути сутність «справжнього мистецтва» і задля вирішення цих 
дослідницьких завдань слід використовувати усі можливі чин-
ники. Серед них «дитяча психологія», в найширшому розумінні 
цього поняття, може прояснити певні сегменти процесу худож-
ньої творчості, особливо якщо врахувати, що цей тип творчості 
здатний повноцінно виявлятися саме у ранньому дитинстві.

Якщо застосувати хронологічний підхід, кожний психолог 
досить легко «побудує» наступний ланцюг імен: Леонардо да 
Вінчі, Мікеланджело, Моцарт, Канова, Паганіні. Ці «геніальні 
діти» не лише зафіксували свої неординарні творчі можливості 
у віці від 4 до 7 років, а й зберегли їх у дорослому житті, засвід-
чивши «секрети» як почуттєво-емоційного, так і розумового по-
тенціалу людини.

На нашу думку, значним досягненням «Принципів мистецтва» 
Р.  Дж.  Колінгвуда є не лише його увага до спадщини Дж.  Адді-
сона та її впливу на «теоретичний стрибок», зроблений Дж. Віко, 
а передусім той факт, що він не оминає увагою досягнень своїх 
сучасників. Так, реконструкцію естетико-філософських пошуків 
інтелектуалів XVIII століття Р. Дж. Колінгвуд завершує репрезен-
тацією монографії «Play in Childhood» (1935) Маргарет Лоуен-
фельд (1890–1973) – засновниці «Лондонського інституту дитячої 
психології» і визнаним фахівцем з методики «ігрової терапії».

Саме на цю методику і звернув увагу Р. Дж. Колінгвуд, під-
тримавши напрацювання М.  Лоуенфельд щодо «дивовижних 
фактів зв’язку між грою та дитячим здоров’ям». «Мою влас-
ну інтерпретацію її відкриттів, наголошував філософ, мож-
на визначити так: вона встановлює рівність між грою у дітей 
і справжнім мистецтвом» (117, 85). Хоча і дещо опосередкова-
но, але Р. Дж. Колінгвуд «зачіпає» проблему творчості, оскільки 
«граючи» дитина долучається до «створення чогось нового»: 
відтак «гра над / заради створення» і є дотичною до мистецтва.

Наступний важливий крок Р.  Дж.  Колінгвуда, який він ро-
бить під впливом «Аддісона – Віко», це з одного боку, постулю-
вання зв’язку між грою та уявою, а з іншого – обґрунтування 



171

двох типів уяви. Перш ніж розглянути цей естетико-психологіч-
ний зріз у концепції Р. Дж. Колінгвуда, слід наскільки це мож-
ливо у дещо стислому форматі підрозділу, пояснити сутність 
«уяви» – специфічної здатності свідомості «синтезувати – утри-
мувати – довільно відтворювати» образ предмета за відсутності 
його самого: предмет існує або в реальності, або в уяві.

Перша спроба в розповідному форматі представити тер-
мін «уява» була зроблена Платоном у тексті «Філеб», що від 
початку його осмислення спирається на феномен пам’яті. Як 
відпрацьованим формально-логічним поняттям Платон оперує 
«уявою» в діалогах «Держава» та «Софіст», включаючи «уяву» 
в «ієрархію пізнавальних здібностей» між чуттєвим сприйнят-
тям (sensus) та дискурсивно-логічним (ratio). Від часів Платона 
поняття «уява» (imagination) поступово закріплюється в євро-
пейській філософії, достатньо активно трансформуючись в ес-
тетико-психологічну та мистецтвознавчу сфери.

Ідея двох типів «уяви», яку аргументував Р. Дж. Колінгвуд «…
як наслідок ми отримуємо гру, тобто уяву, що діє під цензурою ба-
жання, при цьому бажання в цьому разі означає не бажання уяв-
ляти та навіть не бажання реалізувати уявну ситуацію, а тільки 
бажання, аби уявна ситуація виявилася реальністю» (117, 133) – 
сприяла поясненню ним одразу кількох теоретичних позицій.

Відтак він почав активно використовувати поняття «бажан-
ня», що надає можливість підсилити моральнісний аспект кон-
кретних проблем, а також «захистив» естетичну теорію, оскіль-
ки вона, на думку Р.  Дж.  Колінгвуда, не може підохочувати 
розважальне мистецтво, яке концентрує увагу на «пересічних 
романах і фільмах, що мають масову популярність», але ніколи 
не досягають рівня справжнього мистецтва.

На перший погляд виникає враження, що матеріал, який ми 
розглядаємо, безпосередньо не пов’язаний ані з Аддісоном, ані 
з Віко. Наразі окрім авторських розміркувань і одного і другого, 
які самоцінні самі по собі, спадщина Дж. Аддісона вкрай важ-
лива тим поштовхом, який вона надала подальшому розвитку 
естетико-мистецтвознавчої теорії. У перспективі предметом са-
мостійного аналізу варто зробити інтерпретацію спадщини Ад-



172

дісона видатним італійським філософом Антоніо Банфі, який 
високо цінував «теоретичні прориви» англійського просвітника.

Розглядаючи спадщину Дж. Аддісона як приклад реалізації 
принципу «теоретико-практичного паритету» на тлі теоретичної 
частини, слід представити і її (спадщини) практичний зріз. На 
нашу думку, так чи інакше, але упродовж усього життя Дж. Ад-
дісон достатньо тісно співпрацював з тогочасною англійською 
літературно-мистецькою спільнотою. Як літературні, так і мис-
тецькі інтереси Аддісона наснажувалися його бажанням залу-
чити якомога більше своїх сучасників до перетворення суспіль-
но-громадського життя за вимогами просвітницької філософії. 
Керуючись цим бажанням, він пропонував «вивести Просвіт-
ництво з бібліотек, комірчин, шкіл та університетів на вуличний 
простір», мріючи, що просвітницькі ідеї будуть обговорюватися 
«у клубах, кав’ярнях, на асамблеях та за чаюванням» (118).

Слід наголосити, що Дж. Аддісон без перебільшення є од-
ним з яскравих представників жанру «політичних віршів», які 
спиралися на реальні події англійського життя та подекуди мали 
персоналізований характер. Зрештою, ми це закцентували рані-
ше, його найбільшим творчим успіхом стала трагедія «Катон» 
(1713), концепцію якої прийняли представники усіх провідних 
політичних прошарків. П’єса була поставлена на сцені «Коро-
лівського драматичного театру», що розташовувався на вулиці 
Друрі-Лейн (згодом його почали називати «театр Друрі-Лейн»). 
У трагедії «Катон» Аддісон провів своєрідні паралелі між істо-
ричним матеріалом і сучасністю, заклавши ідеї суголосні по-
літичному життю тогочасної Англії. Імовірно, саме тому п’єса 
мала неабиякий успіх і впродовж усього XVIII століття «подо-
рожувала» сценами різних театрів.

Розглянуті у цьому підрозділі питання дають підстави 
стверджувати, що модель англійського Просвітництва багато 
в чому зобов’язана Джозефу Аддісону, який спираючись на 
потенціал теоретико-практичного паритету зорієнтував пере-
дусім естетичну теорію у перспективному річищі «розведення» 
почуття та емоцій. Наголошуючи на необхідності аргументації 
«естетичної суб’єктності», учений запропонував сконцентру-



173

вати увагу на «переживанні» та «уяві», що мало, як показав 
досвід Р. Дж. Колінгвуда, позитивні наслідки задля визначення 
«справжнього» та «розважального» мистецтва. Цілком виправ-
дано сучасні науковці серед прикладів «справжнього» мисте-
цтва виокремлюють саме аддісонівську трагедію «Катон».

Трансформуючи внесок Дж. Аддісона в логіку розвитку то-
гочасної європейської культури, не можна не оцінити його (ра-
зом із Р.  Стілом) зусилля щодо становлення журналістики як 
творчо-інформаційної діяльності, збагачення жанрової палітри 
літератури шляхом «політичної поезії» та «газетної есеїстики», 
що сукупно сприяло пропаганді просвітницьких ідей. Подаль-
ше нашарування теоретичних пошуків на естетико-мистецтвоз-
навчих теренах пов’язане з напрацюваннями Д. Г’юма.

3.2. Багатоаспектність як наріжна ознака  
спадщини Девіда Г’юма

Сучасна гуманістика незалежно від того, де і в яких умовах 
вона розвивається, співвідносить свою теоретичну спрямованість 
з тими традиціями, які упродовж значного історичного періоду 
накопичувала конкретна країна. Відтак із територіально-регіо-
нальних елементів поступово формується, наприклад, європей-
ський культурний простір як цілісне явище, що при цьому завж-
ди має певну кількість самобутніх і самоцінних елементів.

Одним з них, вочевидь, є англійська гуманістика, а розгляд 
історико-філософського підґрунтя певного етапу її розвитку 
спирається на теоретико-методологічні засади аналітичного, 
порівняльного та культурологічного підходів. Наразі культуро-
логічний підхід потребує окремого коментаря. У дослідженнях 
історико-філософського чи естетико-мистецтвознавчого спря-
мування помітної ваги набуває персоналізація, яку ми розгля-
даємо, з одного боку як структурний елемент біографічного 
методу, а з іншого – як чинник культурологічного аналізу. Нині 
слід зауважити, що на англійських теренах ставлення до біогра-
фічного методу було неоднозначним. Так, Р. Дж. Колінгвуд, хоча 



174

і залишив власну «Автобіографію», проте заперечував жанр 
«біографізму», вважаючи його антиісторичним, оскільки життя 
людини, на його думку, слід визначати суто біологічними про-
цесами народження і смерті (117, 290-291).

Матеріал цього підрозділу актуалізує і факт появи у другій 
половині ХІХ – першій половині ХХ століття низки публікацій, 
предметом яких був розгляд життєво-творчого шляху таких непе-
ресічних постатей в історії англійської гуманістики як Ф. Бекон 
та Д. Г’юм. Оскільки розгорнутий аналіз означених фактів пред-
ставлено у ґрунтовній монографії В. Менжуліна «Біографічний 
підхід в історико-філософському пізнанні» (2010), ми лише за-
фіксуємо, що визнаний німецький історик філософії Куно Фішер 
(1824–1907), скрупульозно реконструюючи біографію Ф. Бекона, 
наголосив на низці фактів, які засвідчили і його політичну без-
принципність, і схильність до морально-етичної вседозволеності.

Щодо інтерпретації біографії Д.  Г’юма, вона взагалі спро-
вокувала скандал в європейському науковому середовищі після 
оприлюднення статті Ернеста Мосснера, на сторінках якої об-
говорювалося наступне запитання: «Хто такий Д. Г’юм – відда-
ний шукач істини чи шарлатан від філософії»? (120).

Означена нами проблема не пройшла повз увагу українських 
культурологів і була предметом теоретичного аналізу в працях 
Л. Левчук, О. Маламури, В. Менжуліна, Н. Наконечної, О. Оні-
щенко, В.  Панченко, що дає підстави оцінити дослідницький 
простір, в якому розглядалася англійська гуманістика як багато-
аспектний. Це й історико-філософські модифікації біографізму, 
й історія естетики, і «естетизм» О. Вайльда, й англійська модель 
неопозитивізму, і проблема понятійно-категоріального забезпе-
чення гуманітарного знання, і елітаризм сучасної англійської 
художньої літератури. Отож публікації означених авторів дають 
підстави говорити про неабиякий інтерес сучасних науковців 
до цієї моделі європейського культуротворення.

На нашу думку, зацікавленість специфікою розвитку саме 
англійської гуманістики має свої причини, серед яких передусім 
наголосимо на її традиціоналізмі та послідовній дії принципу 
спадкоємності. Дослідницькому простору Англії не властиві ані 



175

карколомні зрушення чи стрибки, ані «зони мовчання», коли б 
у теоретичних напрацюваннях наставала пауза. Якщо ж припу-
стити можливість такої «паузи», вона швидко і майже непоміт-
но для стороннього погляду заповнювалася б розміркуваннями 
тих, хто рухався, так би мовити, у валці видатного мислителя.

Означене нами пояснює той обсяг матеріалу, який ми пла-
нуємо охопити у цьому підрозділі – від 50-70-х років XVIII до 
другої половини ХІХ століття, оскільки «зміст» історико-філо-
софського підґрунтя, яке є предметом наших наукових інтересів, 
своїми початками сягає часів Джона Лока (1632–1704), Френ-
сіса Бекона (1561–1626), Джорджа Берклі (1685–1753), Девіда 
Г’юма (1711–1776), Едмунда Берка (1729–1787). У цьому пере-
ліку слід враховувати й імена Шефтсбері та Аддісона, позиції 
яких ми висвітлили у попередніх підрозділах.

На увагу, поза сумнівом, заслуговують і традиції гуманісти-
ки першої половини ХІХ століття, які значною мірою завдячу-
ють естетичним шуканням передусім Томаса Карлейля (1795–
1881). Ми цілком свідомо заявляємо такий об’ємний матеріал, 
хоча і приречені на певну строкатість викладу, проте, тільки 
рухаючись означеним шляхом, можна збагнути самобутність 
англійської гуманістики.

Розгляд її історико-філософського підґрунтя в умовах другої 
половини ХІХ століття вимагає, на нашу думку, послідовного 
опертя на періодизацію її історико-культурного поступу. Серед 
наявних моделей увагу привертає періодизація XVIII  – почат-
ку XX  століття, запропонована О.  Оніщенко. Хоча ця модель 
«будується» на аналізі розвитку естетики та питанні естетичної 
свідомості як своєрідної серцевини цієї науки, вона відбиває си-
туацію з гуманітарним знанням загалом.

Окреслюючи три головні етапи, О.  Оніщенко зазначає: 
«Перший розпочинається з середини XVIII ст. і пов’язаний 
з іменами Шефстбері, Д. Г’юма та Е. Берка; наступний етап – 
з першої половини ХІХ ст. й ототожнюється з феноменом руху 
прерафаелітів; третій етап охоплює період з другої половини 
ХІХ і до початку ХХ ст. Він асоціюється з іменами Гранта Ал-
лена та О. Уайльда» (72, 306). 



176

Позиція О. Оніщенко щодо середини XVIII століття як пер-
шого періоду в історії англійської гуманістики доби Просвітни-
цтва, що вплинув на її подальший розвиток, частково відбиває 
думку Р. Дж. Колінгвуда, який не лише приділив Д. Г’юму знач-
ну увагу на сторінках «Принципів мистецтва», а й використав 
засади історико-філософського аналізу.

Зокрема Р. Дж. Колінгвуд констатує, що Д. Г’юм відмовився 
від теорії відносин Берклі, перейшовши до обґрунтування «влас-
ної теорії інтроспекції», якій він, за твердженням автора «Прин-
ципів мистецтва», надавав особливої значущості. Окрім цього, 
англійський теоретик високо оцінює факт типологізації «всього 
сприймання людського розуму», оскільки два типи враження та 
ідеї видаються Р. Дж. Колінгвуду доречними. Беззастережну цін-
ність мають розмисли самого історика науки, коли він порівнює 
позиції Арістотеля, Берклі, Лока, Г’юма та Канта (117, 172-174).

Якщо Р. Дж. Колінгвуд зараховує ці положення до надбань 
Д. Г’юма, то паралельно з цим він констатує, що інші філософи 
не завжди відповідно інтерпретують г’юмівські тези та наво-
дить, на нашу думку, досить показовий приклад, який пояснює 
колінгвудівське тлумачення новаторської для свого часу г’юмів-
ської ідеї: «…досягнувши землі після морської подорожі, я від-
чуваю як земля коливається під моїми ногами і що це власне 
і є мій спогад про штормове море… Насправді такі відчуття 
є (говорячи словами Г’юма) враженнями, в той час як пам’ять 
являє собою ідею» (117, 188).

Слід визнати, що Р.  Дж.  Колінгвуд спробував виявити усі 
нюанси г’юмівських розмірковувань, захоплюючись і потенці-
алом пам’яті, і ототожненням ідеї з різновидами вражень. При 
цьому він, посилаючись на книгу А. Дж. Еєра «Language Truth 
and Logic» (1935) ставить під сумнів компетентність позиції 
«логічних позитивістів», які заперечують можливість «злиття» 
«ідеї зі словом, яким ми її позначаємо» (117, 188-189).

Оскільки у цьому підрозділі нас цікавить англійська гума-
ністика взагалі, а не лише її естетична складова, вважаємо за 
доцільне наголосити на тих властивих їй процесах та фактах, 
що передують становленню морально-естетичної орієнтації, 



177

коли на теренах англійської філософії була відчутна боротьба 
раціоналізму та емпіризму.

Позицію емпіризму, як відомо, активно підтримував і аргумен-
тував Дж. Лок. Виступаючи проти тези щодо існування у нашо-
му розумі «вроджених ідей», «представники емпіризму доводи-
ли, що ніяких вроджених ідей або принципів у свідомості людей 
нема і бути не може». За мірками тогочасної філософії позиція 
Лока мала новаторський характер, оскільки прийняття тези про 
«вроджені ідеї» принижувало значення досвіду – найважливішого 
чинника, завдяки якому людина отримує достовірне знання.

Принциповість позиції Лока для англійської гуманістики 
означеного періоду була вкрай важливою, адже особливу вагу 
має, як зазначає К. Шадманов у статті «До історії становлення 
системи основних понять англійської філософії: філософська 
площина» (2018) – «…аналіз механізму «входу» ідей і концепцій 
у сітку категоріальних структур філософського концептуально-
го апарату, тобто виявлення ролі й значення філософсько-сві-
тоглядного знання в становленні системи категорій англійської 
філософії в контексті формування принципів наукового пізнан-
ня і генези власне наукового знання» (103, 26).

К. Шадманов наголошує на значенні діалогічної форми ви-
кладу наукового матеріалу, якою користувався не лише вже згада-
ний нами Шефтсбері, а й інші науковці. Це вкрай важлива заувага, 
адже серед них, як наголошує К. Шадманов, були «природознавці, 
вчені-експериментатори, письменники, поети, державні діячі».

Конкретизуючи означений перелік, так би мовити, професій-
ної приналежності насамперед виокремимо імена Томаса Мора 
(1478–1535) – юриста, філософа; Френсіса Бекона (1561–1626) – 
філософа, історика, політика; Джона Донні (1572–1631) – про-
повідника, поета-метафізика, твори якого «Анатомія світу» 
(1611) та «Розвиток душі» (1612) вважаються чи не найкращи-
ми зразками англійського літературного бароко. Це показовим 
чином засвідчує інтерес тогочасної інтелектуальної еліти Англії 
не лише до філософського знання, а й до спроб практичного 
втілення його надбань у життя суспільства, що підтверджує, на-



178

приклад, діяльність на посту лорда-канцлера Томаса Мора – ав-
тора славетної «Утопії» (1516).

Реконструюючи «філософську площину» XVI  – початку 
XVIII століття і намагаючись не обмежити себе хронологічно-фак-
тологічним відтворенням процесу «прирощування» понять у того-
часній філософії, К. Шадманов оперує у контексті означеної про-
блеми поняттям «безпередпосилочне», автором якого є вочевидь 
він сам. За всієї фонетичної неоднозначності, воно містить у собі 
важливий зміст, адже «…безпередпосилочне знання неможливе. 
Натомість передумови теоретичного знання  – це завжди постав-
лені і такі, що постійно формуються загальнокультурним контек-
стом, вихідні уявлення про предмет дослідження» (103, 27).

Наразі зазначимо, що матеріал, який вже представлений 
нами, доцільно розглядати як «безпередпосилочний» до аналі-
зу позиції Девіда Г’юма (1711–1776)  – найважливішої поста-
ті у логіці розвитку філософських, історичних та економічних 
знань, спадщина якого помітно вплинула як на англійську гума-
ністику усього ХІХ століття, так і на теоретичні позиції низки 
європейських мислителів.

Констатуючи полемічне ставлення до історико-філософ-
ської орієнтації Д. Г’юма з боку німецької філософської спіль-
ноти, сучасні науковці наголошують прийняття його ідей 
І. Кантом, чия позиція опонувала негативній оцінці інших. На-
голошується, що одним з небагатьох винятків на тлі типового 
для німецьких філософів (після Канта) негативного ставлення 
до Д. Г’юма став А. Шопенгауер, який зауважував, що на одній 
сторінці Г’юма можна навчитися більшому, ніж в усіх творах 
Шлейєрмахера, Гегеля і Гербарта разом узятих.

Позитивна, навіть емоційно піднесена, оцінка напрацювань 
Д. Г’юма з боку Шопенгауера, на нашу думку, стосується і його 
попередників, оскільки г’юмівський емпіризм лише ланка 
у складному русі цього комплексу ідей від Дж. Лока, Ф. Бекона 
та Дж. Берклі, адже Д. Г’юма, на думку сучасних культурологів, 
демонстрував як свою прихильність філософському емпіризму, 
так і солідарність з основними висновками попередників – кри-



179

тикою вроджених ідей і визнанням досвіду єдиним джерелом 
наших знань.

Спираючись на потенціал персоналізації, спробуємо окрес-
лити як постать самого Д. Г’юма так і ті його ідеї, що вважалися 
актуальними навіть у другій половині ХІХ століття, майже через 
сто років після його смерті. Як відомо, філософ залишив «Автобіо-
графію» написану за п’ять місяців до фіналу свого життя і пізніше 
оприлюднену його другом, відомим економістом Адамом Смітом.

«Автобіографія» підтверджує схильність Д.Г’юма до іроніч-
но-скептичного ставлення і до себе особисто, і до своїх сучас-
ників, їхнього стилю життя й рівня розуміння, запропонованих 
ним моделей світобачення. Видатний англійський філософ, 
шотландець за походженням, з вражаючою відвертістю рекон-
струює свій життєво-творчий шлях, позначений у перші деся-
тиліття бідністю, матеріальною залежністю від родичів, невда-
чами у спробах продати свої перші «Трактати».

З усією відповідальністю можна стверджувати, що Д.  Г’юм 
належав до тієї когорти людей, які «зробили себе самі». Посту-
пово його становище починає виправлятися: він досить успішно 
працював секретарем впливових вельмож, з 1747 два роки служив 
в армії ад’ютантом генерала. Як зазначає сам Д.  Г’юм в «Авто-
біографії», за все його життя ці два роки були майже єдиною пе-
рервою у заняттях, які він провів приємно і в доброму товаристві. 
Особливо теоретик наголошує на матеріальному становищі, яке 
завдяки значному забезпеченню й ощадливості зросло настільки, 
що маючи близько тисячі фунтів він вважав себе вже досить забез-
печеним, хоча його друзі відверто посміхалися, чуючи це.

1749–1752 роки спричинили злам у кар’єрі Г’юма-філосо-
фа: його праці, зокрема «Політичні бесіди» та «Дослідження 
принципів моралі» не лише друкують, а й активно обговорю-
ють у професійному середовищі. Прийнявши пропозицію стати 
бібліотекарем «Товариства юристів» (1752), автор зазначених 
праць починає працювати над масштабним дослідженням «Іс-
торія Англії», сфокусувавши увагу на «династії Стюартів».

На сторінках «Автобіографії» Д. Г’юм зізнається, що чекав 
на підтримку і захоплене ставлення своїх сучасників, коли вони 



180

усвідомлять, що він пише об’єктивну історію не оглядаючись 
ані на владу, ані на вигоду, ані на авторитет чи «голос народних 
забобонів». Однак замість очікуваних овацій, Г’юм пережив 
«жахливе розчарування», оскільки був зустрінутий криком обу-
рення, ганьби та ненависті, коли англійці, шотландці, ірландці, 
віги й торі, церковники та сектанти, вільнодумці та священни-
ки (religionist), патріоти й придворні – всі об’єдналися у пориві 
люті проти людини, яка насмілилася з повагою оплакати долі 
Карла І та графа Страффорда.

Ми цілком свідомо так детально використовуємо «Автобіо-
графію» Д. Г’юма, адже його нотатки, з одного боку ілюструють 
крайню багатошаровість англійського суспільства, а з іншого – 
здатність цих «шарів» об’єднуватися, коли іде наступ на сталі 
традиції. Попри досить складну морально-психологічну ситуа-
цію, в якій опинився філософ, він продовжував активно працю-
вати написавши «Історію Тюдорів» та прийнявши пропозицію 
працювати в англійській дипломатичній місії у Парижі (1766).

Так, Д. Г’юм встановлює особистісні стосунки з Ж.-Ж. Рус-
со, Ш. Монтеск’є, Ж.Л. д’Аламбером, К.А. Гельвецієм, листу-
ється з Вольтером. Французькі просвітники активно підтри-
мують Д.  Г’юма, особливо у тому аспекті, де він артикулює 
антиклерикальну позицію. Пізніше він робив спроби популяри-
зувати наукові розвідки французьких мислителів на англійських 
теренах, хоча окремі ідеї Руссо сам оцінював як екстравагантні.

Завершивши роботу в Парижі й повернувшись на батьків-
щину, Д.  Г’юм створює «Единбурзьке філософське товари-
ство», до складу якого увійшли А. Сміт, А. Монро, Х. Блейєр, 
А.  Фергюссон, які продовжували працювати й після смерті 
Г’юма у 1776 році, намагаючись утверджувати шотландську 
філософію як самостійне явище, що не має розчинитися у про-
сторі англійської гуманістики. Сьогодні теоретична спадщина 
Д. Г’юма – це низка історико-філософських досліджень, серед 
яких виокремимо «Трактат про людську природу» (1739–1740), 
«Дослідження про людське пізнання» (1748–1758), «Природна 
історія релігії» (1757).



181

Предметом самостійного аналізу може бути й есеїстика Д. Г’ю-
ма, яка на превеликий жаль, повністю не збереглася, але те, що 
нам відомо, вражає багатоаспектністю інтересів філософа: «Про 
самогубство», «Епікуреєць», «Платоник», «Скептик», «Стоїк». Ос-
танні два есе, на нашу думку, слід співвідносити із постаттю са-
мого Д. Г’юма. Ми вже наголосили іронічно-скептичний відтінок, 
властивий його «Автобіографії», проте це відзначають практично 
усі дослідники теоретичної спадщини філософа, світоставлення 
Г’юма слід кваліфікувати як радикальний скептицизм.

Зважаючи на це, сучасні культурологи звертають увагу, що 
у давньогрецькому теоретичному просторі поняття «скептик» 
мало дещо інше тлумачення, ніж його теперішнє розуміння. За-
гальновідомо, що для давніх греків та римлян скептик – (skeptikos – 
людина, яка розглядає чи досліджує) є антиподом догматикові та 
академісту, оскільки «скептик», на відміну від інших, перебуває 
у процесі пошуку істини, що повністю відповідає сутності Г’ю-
ма-вченого, який усе життя шукав, знаходив і відстоював її.

Дотичним до життя Д. Г’юма є й поняття «стоїк», що під-
тверджують останні роки його життя. В «Автобіографії» він чіт-
ко фіксує 1775 як рік, коли у нього виявили важке захворювання, 
що може мати смертельні наслідки. З цього приводу філософ 
залишає наступний запис: «…я думаю, що людина у 65 років, 
помираючи не втрачає нічого, окрім кількох років нездужання». 
Тож, характеризуючи Г’юма як скептика, доцільно віддати йому 
належне і як стоїку.

Слід визнати, що серед своїх сучасників, які формували 
простір англійської гуманістики XVIII  століття, Д.  Г’юм був 
найбільш професійно переконливим і, так би мовити, відкри-
тим як до нових напрямів досліджень на теренах гуманітарного 
знання, так і до передбачення шляхів розвитку соціальної, мо-
ральної та практичної філософії.

На нашу думку, доцільно сконцентрувати особливу увагу на 
«Трактатах» Д. Г’юма, матеріал яких дає змогу визначити його 
позицію як «особистісну». Філософ намагається досліджува-
ти численні проблеми, орієнтуючись на потенціал конкретної 
людини, оскільки підняті ним питання, це необхідно артику-



182

лювати, суголосні з життям саме такої конкретної людини. Так, 
у процесі розгляду «різних видів філософії» та концентруючись 
на «походженні ідей», дещо несподівано в трактаті «Дослі-
дження людського пізнання» окреслюється, сказати б, оцінний 
розділ щодо «скептичних сумнівів стосовно діяльності розуму».

Означений розділ «побудований» на глибокому переконанні 
Д. Г’юма, з одного боку, щодо здатності переважної більшості 
людей скептично ставитися до можливості всебічного пізнання 
«об’єкта їхньої уваги», а з іншого  – сам філософ демонструє 
певний скепсис щодо можливостей розуму. З цього приводу він 
зокрема зазначав: людина досить вправно діє, коли йдеться про 
відомі їй події, наприклад, схід та захід сонця. Однак чи буде 
вона так само впевненою, якщо матиме справу з невідомим їй 
предметом, явищем або процесом?

Стимулюючи читача до роздумів і самостійності правильної 
відповіді, філософ наводить у «Трактаті про людську природу» 
(1739) наступний приклад: «Дайте два гладких шматки мармуру 
людині, яка не має жодного уявлення про природничу філосо-
фію і вона ніколи не відкриє, що ці шматки пристануть один до 
одного так, що це коштуватиме значних зусиль, аби роз’єднати 
їх за прямою лінією, тоді як під тиском збоку вони виявлять 
досить малий супротив».

Якщо відштовхуватися від цього прикладу, доволі чітко «ви-
будовується» наступний ланцюг: розум – знання – досвід, з яко-
го відразу слід вилучити «знання», оскільки людина нічого не 
знає про шматки мармуру. Наразі слід знехтувати й «розумом», 
адже він не допомагає людині в скрутному становищі. Пози-
тивної оцінки, таким чином, заслуговує тільки «досвід» – єдина 
стабільна й надійна «константа пізнання».

Надзвичайно висока оцінка «досвіду», до потенціалу яко-
го Д. Г’юм звертається у різних своїх працях, повністю не за-
туляє значення «розуму», примушуючи філософа шукати інші 
аспекти людського життя, що дають змогу розумовій діяльності 
продемонструвати свої можливості. При цьому він висловлює 
застереження щодо доцільності опертя лише на власний розум, 
глузд чи міркування, оскільки вони, «діючи самостійно і відпо-



183

відно своїм найбільш загальним принципам, безперечно підри-
вають себе самих і не залишають ані найменшої очевидності 
жодному з суджень як у філософії, так і в буденному житті».

Означену теоретичну позицію Д.  Г’юм намагається тран-
сформувати у світ звичайної людини, яка має поважати «загаль-
ні принципи», хоча власне їй до вподоби «рухатися» за своїми 
«духами» та «афектами», «відчувати готовність кинути у по-
лум’я всі свої книги та папери» і ніколи в житті не жертвува-
ти задоволеннями життя заради розмислів та філософії». Слід 
визнати, що звернення Д. Г’юма до аналізу почуттєвої природи 
«звичайної» людини, робить його теоретичні шукання і досить 
переконливими і такими, що підтверджують його позитивне 
ставлення до зв’язку філософського та психологічного знання.

Зацікавленість англійського скептика почуттєвою культу-
рою людини підтверджується достатньо розгорнутою естетич-
ною проблематикою, яка становить помітну частину в його те-
оретичній спадщині. Відтворюючи наріжні шляхи підходу і її 
опрацювання, слід враховувати наступне: Д. Г’юм та інші пред-
ставники емпіризму відстоювали дві, як показав час, дискусійні 
ідеї щодо існування «загального почуття» та «законів краси».

Вихідним положенням г’юмівського розуміння естетики 
є наголос на значенні естетичного відношення, яке стимулю-
ється естетичним почуттям. Серед його «відтінків» найважли-
вішими, на думку Г’юма, є почуття прекрасного і піднесеного. 
Слід зауважити, що не лише серед низки чуттєвих модифіка-
цій естетичного почуття, а й порівняно з почуттям прекрасного, 
«піднесеному» впродовж XVIII  століття надавалося особливе 
значення. Коментуючи таку ситуацію, В.  Панченко зазначає: 
«Європейська естетична думка зосередила увагу на категорії 
піднесеного тільки у XVIII столітті. В цей період трактат Псев-
до-Лонгіна знову привернув увагу дослідників і став предме-
том вивчення й коментування. У Франції Сільвейн виступив 
із «Трактатом про піднесене» (1732) (76, 99-100).

Концентруючи увагу на англійській гуманістиці, В. Панчен-
ко зокрема наголошує на наступному: «…поняття піднесеного 
почали широко використовувати Г’юм, Шефтсбері, Хатчесон. 



184

У 1747 р. Дж. Бейлі опублікував працю «Досвід про піднесене», 
і нарешті в 1757 р. з’явився найбільш узагальнений твір з цього 
питання – трактат англійського філософа Едмунда Берка «Філо-
софські дослідження про походження наших ідей піднесеного 
і прекрасного» (76, 100).

Спираючись на сучасне розуміння структури естетичних 
категорій, Е. Берк займав позицію, що в умовах сьогодення оці-
нюється як помилкова і поставив «піднесене» перед «прекрас-
ним». Оскільки у попередніх розділах ми вже торкалися про-
блеми «піднесеного», ще раз наголосимо, що «піднесене» – це 
«прекрасне», яке перебуває в русі до ідеалу, а відтак у динамі-
ці формування структури естетичних категорій діє відповідна 
залежність: краса – прекрасне – піднесене – ідеал. При цьому, 
«ідеал» визначається як мета, що спонукає до дії. Означене ак-
центує процесуальний і динамічний характер низки категорій, 
що впливають на відтворення наріжної сутності й естетичного 
знання і гуманітарної науки «естетика».

У даному контексті, естетична позиція Д. Г’юма порівняно 
з шуканнями його колег мала очевидні авторські ознаки. Так, 
аналізуючи витоки «естетичних ідей» видатного англійського 
просвітника, В. Татаркевич особливо артикулює на увазі шот-
ландського вченого до феномену «краси». Це підтверджує г’ю-
мівське «Essays» (1757), де він зокрема зазначає: «Краса – не 
властивість самих речей. Вона живе в розумі, який її споглядає 
і кожен розум споглядає іншу красу» (91, 128).

Через п’ять років у науковій розвідці «Lord Kames Elements» 
(1762) позицію Г’юма підтримує Хоум, який зазначить, що «кра-
са» перебуває у «згоді з прекрасним», яке «стосується того, хто 
його споглядає». Об’єднуючи позиції Г’юма і Хоума, польський 
філософ робить важливе зауваження: «То ж бо краса – наша ре-
акція, а те, що викликає таку реакцію – не конче пропорції, як 
того вимагала старожитня теорія. Пропорції довелося б вимі-
рювати, а красу ми відчуваємо безпосередньо, без вимірювань» 
(91, 128). Акцентуючи на позиції В. Татаркевича, додамо лише 
наступне: Д. Г’юм підійшов впритул до розуміння «краси» як 
оціночного феномену, проте поняття «цінність» у другій поло-



185

вині XVIII не несло в собі естетичного навантаження, оскільки 
у такому аспекті остаточно було концептуалізоване лише в умо-
вах ХХ століття.

Водночас у логіці розгляду питань, піднятих у цьому підроз-
ділі для нас не стільки важливо наголосити теоретичні здобутки 
чи прорахунки філософів XVIII століття, скільки аргументувати 
тезу про спільність англійських гуманістів в опануванні певних 
аспектів гуманітарного знання.

Нашу позицію підтверджує й аналіз проблеми естетичного 
смаку, що дав можливість як порівнювати розмисли Д. Г’юма 
з науковими розвідками І.  Канта, так і констатувати, що від-
штовхуючись від г’юмівської ідеї, – визнання почуттєвого під-
ґрунтя «смаку», вироблення «норми» смаку, опанувати які змо-
жуть лише окремі, схильні до відчуття «витонченості» особи, 
Кант підняв теоретичний рівень осмислення проблеми значно 
вище, артикулювавши суспільно-індивідуальний характер сма-
ку, що дало змогу наголосити на проблемі «вибору».

Наразі знову проапелюємо до позиції В. Панченко, яка засвід-
чує, що важливим естетичним чинником смаку є почуття задово-
лення, а це відрізняє смак чи то від утилітарного, чи то морального 
почуття. Такі теоретичні «побудови» І. Канта, по суті, залишали на 
маргінесах розмисли Д. Г’юма, який надавав занадто великої ваги 
моральним почуттям – доброчесності, справедливості як «природ-
ній доброчесності», рівності, аби погодитися, що смак не дотич-
ний до «моральності в її почуттєвому стані».

Прискіплива увага до англійської гуманістики саме XVIII сто-
ліття в сучасних умовах видається нам цілком закономірною, 
адже її сукупний досвід, помітно вплинувши на етап з 1800 до 
1850 років, яскраво віддзеркалився і в розвитку гуманітарного 
знання упродовж наступних п’яти десятиліть, ставши підґрунтям 
для теоретичних шукань дослідників його другої половини.

Той період, який в історії англійської гуманістики пов’яза-
ний з постаттю Д. Г’юма, найвиразнішого її представника, за-
лишився в історії європейського гуманітарного знання як такий, 
що спонукав цілу плеяду тогочасних мислителів повною мірою 
розкрити власний творчо-пошуковий потенціал. Окреслюючи 



186

багатоаспектність дослідницьких інтересів Д.  Г’юма слід ви-
знати, що проблема художнього смаку, яка належить до однієї 
з наріжних у його науковій спадщині, найбільш виразно відби-
лася у напрацюваннях наступних поколінь теоретиків, зокрема, 
в розмислах Р. Дж. Колінгвуда.

3.3. Естетичний (художній) смак як підґрунтя аналізу 
процесу становлення історико-культурних етапів: 

дискурс Р. Дж. Колінгвуда

Проблема, що розглядається у цьому підрозділі, концептуа-
лізована як у теоретичній спрямованості третього розділу моно-
графії, так і в естетико-мистецтвознавчому сегменті спадщини 
Р. Дж. Колінгвуда загалом. На нашу думку, інтерпретація понят-
тя «естетичний (художній) смак» та розкриття специфіки впли-
ву смаку на становлення конкретних історико-культурних ета-
пів можуть допомогти не лише реконструювати, а й поглибити 
уявлення щодо філософсько-естетичних та мистецтвознавчих 
процесів, які з одного боку, передували написанню моногра-
фії «Принципи мистецтва» – основної праці Р. Дж. Колінгвуда, 
а з іншого, підтвердили її значення та теоретичний потенціал 
у розвитку європейської гуманістики.

Заявлене дослідницьке завдання вимагає чіткого розумін-
ня суті передусім «естетичного» смаку, що у просторі сучасної 
естетики визначається як «…здатність людини за допомогою 
почуття задоволення («подобається»  – «не подобається») ди-
ференційовано сприймати та оцінювати різні естетичні об’єкти, 
відрізняти прекрасне від потворного насправді й у мистецтві, 
розрізняти естетичне та неестетичне…». Систематизація та 
поєднання означених вимірів, виявлення шляхів їх взаємодії, 
аргументація теоретичної ваги кожного з дослідницьких еле-
ментів, що аналізуються у підрозділі, збагачують проблематику 
і в мистецтві, дозволяючи розрізняти естетичне та неестетич-
не…». Окрім цього, слід пам’ятати, що й естетика і мистецтвоз-



187

навство оперують також поняттям «художній смак», вживаючи 
його «стосовно оцінки творів мистецтва».

Слід враховувати, що в сучасній гуманістиці обов’язково 
наявне і поняття «індивідуальний смак». Така теоретична кон-
станта наголошує «естетичну установку, що формується в есте-
тичному досвіді людини й своєю чергою, постійно додає новий 
досвід, опосередковуючи кожне нове естетичне сприймання та 
переживання». На нашу думку, слід акцентувати динамічність 
і кожного типу смаку і особливо індивідуального, оскільки його 
рівень безпосередньо залежить від самої людини: її характеру, 
виховання, освіти, зацікавленого ставлення до дійсності, ото-
чення та умов життя. Остання позиція вкрай важлива, оскільки 
людина повинна мати доступ принаймні до певних осередків 
художньої культури, що здатні стимулювати процес самоосвіти.

Принагідно зауважимо, що так би мовити, два рівні «смаку» 
вводилися в теоретичний ужиток досить повільно і лише упро-
довж першої половини ХІХ століття був остаточно аргументо-
ваний принцип дії двох типів смаку:

1.  Естетичний – як більш широкий та об’ємний, що спира-
ється на потенціал почуттєвої культури людини та сприяє «ви-
робленню» чинників, які дають змогу впевнено орієнтуватись 
у просторі естетичного знання.

2.  Художній, що може діяти як у сфері мистецтва загалом, 
так і в процесі сприймання та оцінки творів конкретного виду.

Наразі зазначимо, що розвідка «Принципи мистецтва» безсум-
нівно закріпила за Р. Дж. Колінгвудом статус одного з провідних 
європейських філософів та істориків науки. Водночас саме завдя-
ки глибоким знанняPм на цих теренах він вочевидь обґрунтував 
досить своєрідну естетико-мистецтвознавчу концепцію, яка з од-
ного боку, спирається на історико-культурні традиції, а з іншого – 
пропонує особистісний погляд на наріжні естетичні проблеми.

Розуміючи, що своєрідною «серцевиною» естетики висту-
пає мистецтво, Р. Дж. Колінгвуд намагався утримувати паритет 
між естетичним і мистецтвознавчим «баченням» як мистецтва 
так і тих чинників, які не лише сприяють його формуванню та 



188

функціонуванню, а й виступають опертям у регулюванні «оцін-
ки – цінності» створеного митцем. 

У контекст означеного потрапляє і поняття «художній смак», 
що як свідчить не зовсім послідовний і дещо строкатий дискурс 
Р.  Дж.  Колінгвуда, так би мовити, перекривається поняттям 
«естетичний смак», який, як уже наголошувалося, є ширшим 
і об’ємнішим. Наразі йдеться не про те, яке з понять «впливові-
ше», а про те, що площиною дії «художнього смаку» виступає 
мистецтво, тоді як «естетичний смак» «схоплює» значно більшу 
кількість сфер людської діяльності.

На наше глибоке переконання, реконструюючи в умовах 
ХХІ  століття теоретичну спадщину Р.  Дж.  Колінгвуда, слід по-
стійно пам’ятати, що він атрибутував себе передусім як історик 
науки. А це вочевидь автоматично забезпечувало потужний істо-
рико-культурний простір, зміст якого теоретик «використовував» 
у процесі дослідження тих чи інших проблем. Саме така тенденція 
надає його спадщині особливої значущості, оскільки Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд свідомо рухається до витоків кожної з проблем, не раху-
ючись із тим, наскільки глибоко вони занурені в історію культури.

Слід визнати, що вчений жодного разу не зрадив принцип, який 
сам і проголосив: «…історія покличе до морального і політичного 
життя “треноване око”, яке перегляне кожну ситуацію і дасть нам 
більш ніж будь-яка наука, оскільки дасть … прозріння». Воно нас-
нажуватиметься самопізнанням, бо людині вкрай важливо пізнати 
себе, «свої спроможності» (термін Р. Дж. Колінгвуда – М.Т.): цін-
ність історії полягає в тому, «що вона показує нам зроблене люди-
ною, а отже і вчить нас, що таке людина» (35, 63-64).

Аналізуючи теоретичні розмисли Р. Дж. Колінгвуда з позиції 
сьогодення, не можна не помітити, що назва і зміст його моно-
графії концентрує увагу на мистецтві, а в процесі осмислення 
конкретних проблем подекуди превалюють естетичні обриси: 
«почуття – чуттєвість», естетична емоція, психологічна та фізіо-
логічна естетика, персоналізований розгляд теоретичних шукань 
естетиків, які належать до різних методологічних орієнтацій.

Зосереджуючись на понятті «художній смак» доцільно на-
голосити, що конструкція, яка передбачала здатність людини 



189

диференційовано сприймати та оцінювати твори мистецтва, 
досить повільно входила в теоретичний ужиток на теренах єв-
ропейського мистецтвознавства. Поштовх до необхідності ви-
роблення поняття, яке відкривало б можливість до «суб’єктив-
ної, самостійної оцінки художнього твору, що ґрунтується на 
почутті естетичного задоволення» дала доба Відродження (77, 
59). Зазначимо, що це положення зафіксоване В. Панченко, є за-
гальноприйнятим і не викликає жодних заперечень.

Слід зазначити, що на межі ХХ–ХХІ століття широке коло 
питань, пов’язаних із цим періодом, які доцільно розглядати 
у площині історії та теорії культури, стали предметом теоре-
тичного аналізу на теренах української гуманістики. У дослі-
дженнях Т. Андрущенко, В. Єфіменка, М. Кушнарьової, О. Оні-
щенко, О. Петрової відбиті як загальнотеоретичні аспекти, що 
характеризують наукову орієнтацію Відродження, так і низка 
питань, які мають творчо-пошуковий характер.

З цього приводу М. Кушнарьова наголошує, що «…наявність 
шляхів самореалізації, які пов’язані з мистецтвом, зумовлює ви-
значення основного ідеального типу людини доби Ренесансу як 

“людини естетичної”. Поступова трансформація Ренесансу спри-
чинила ствердження нового ідеалу “людини моральнісної”, як 
заперечення абсолютної цінності людської особистості. Цей пе-
рехід можна назвати сутністю заміни Ренесансу на епоху бароко 
й класицизму, за якої мистецтво набуває етичного змісту» (49, 6).

На нашу думку, позиція М.  Кушнарьової дещо корегує по-
ширену як в естетиці, так і в мистецтвознавстві, тезу щодо ролі 
Відродження в становленні уявлень про «смак», оскільки ця доба 
його власне і не застосовувала. Наразі не можна і недооцінюва-
ти пошуки Ренесансу на теренах збагачення як дослідницького 
простору, так і формально-логічного забезпечення наукових роз-
відок. Зокрема в означений період вважається доцільним оперу-
вати таким складним поняттям як «самореалізація», яке, на нашу 
думку, можна вважати дотичним до «індивідуального смаку».

Доцільно враховувати, що за допомогою поняття «самореа-
лізація» мислителі Відродження намагаються поєднати індиві-
да зі сферою його діяльності; сформувати розуміння «типології» 



190

як теоретико-пізнавального методу; розглядати «естетичний» 
і «моральнісний» типи людини як рівноцінні, що «відбиваєть-
ся» у прагненні опанувати етико-естетичну сутність художньої 
творчості. І хоча в теоретичному плані, все заявлене має «при-
смак» лише постановки проблеми, початковий етап цих концеп-
туальних розвідок відкриває неабиякі перспективи.

Переважна більшість положень напрацьованих у добу Відро-
дження, виявляє як пряму, так і опосередковану приналежність 
або до «естетичного», або до «художнього» аспекту «смаку». Як 
таке поняття «смак» було введено в теоретичний ужиток лише 
у XVII  столітті видатним іспанським філософом, письменни-
ком, теоретиком літератури Бальтасаром Грасіаном-і-Морале-
сом (1601–1658)  – автором дослідження «Мистецтво винахід-
ливості, трактат про дотепність» (1643), що мало дві показові 
ознаки: ансамблевість – один із засадних принципів барокової 
культури та спрямованість на розширення понятійно-категорі-
ального апарату у процесі аналізу мистецької практики.

Вкотре слід констатувати, що поняття «смак» досить повіль-
но входило в європейський дослідницький простір, проте своє 
відверте зацікавлення до нього продемонстрували й французькі 
(Буало, Вольтер, Гельвецій) й англійські (Шефтсбері, Хатчесон, 
Хоум, Г’юм) мислителі. Кожний з них мав власне бачення його 
потенціалу, однак практично всі сходилися на тому, що поза 
«правилом» та «нормою» пояснити його не можна. Отож «смак» 
у контексті «правило» і «норма» почали сприймати як найбільш 
дохідливе або адекватне визначення.

Згодом поняття «смак» посіло важливе місце в естети-
ко-мистецтвознавчій теорії, зберігши при цьому як аспект 
«художній» для оцінки мистецьких творів, так і «естетичний», 
коли йшлося про культуротворчий простір, для оцінки якого 
потрібне підключення всієї «чуттєво-почуттєвої» природи лю-
дини: від «чуттів», що формують «низову» естетику (зір, слух, 
дотик, нюх), до «почуттів», наприклад, прекрасного, піднесено-
го, трагічного, потворного.

Принципово нові зрізи означеної проблеми з’являються 
в естетиці Іммануїла Канта (1724–1804), який спробував окрес-



191

лити природу сутнісних ознак «смаку». Як зазначає Л. Левчук, 
«теорія І. Канта про естетику як критику смаку» стає «об’єктом 
широких дискусій від початку ХІХ століття» (57, 18-19).

Посилаючись на кантівське дослідження «Критика здатно-
сті судження», дослідниця акцентує на беззастережному до-
сягненні І.  Канта  – розробці механізму естетичної оцінки та 
відстоювання тези про безсторонність естетичного судження: 
«Будь-який інтерес псує судження смаку, позбавляючи його без-
сторонності, особливо якщо він на відміну від інтересу розу-
му не передбачає доцільності почуття задоволення, а засновує 
її (доцільність – М.Т.) на цьому почутті; останнє завжди буває 
в естетичному судженні про що-небудь, що дає насолоду або 
викликає біль» (Там само).

Окрім означеного, Л.  Левчук реконструює низку вкрай 
важливих естетичних понять як смак, уява, гра, самоспостере-
ження, доцільність, досконалість, витонченість, передбачення, 
які з одного боку значно розширювали понятійно-категоріаль-
ний апарат естетики, а з іншого – показали, що І. Кант оцінює 
«смак» як поняття рівнозначне іншим (57, 19).

Не заперечуючи наголосів, зроблених Л. Левчук щодо інтер-
претації кантівської теорії смаку, В. Панченко на перші позиції ви-
суває так звані антиномії смаку: «З одного боку судження смаку 
є настільки індивідуальними, що жодні доведення не можуть їх за-
перечити, тобто: про смаки не сперечаються. З іншого боку, смаки 
є не тільки суб’єктивними, між ними є дещо загальне, що дає змогу 
обговорювати їх, отже: про смаки можна сперечатися» (77, 60).

В. Панченко наголошує, що антиномія смаку І.  Канта, як 
і будь-яка антиномія взагалі, «є принципово нерозв’язною. Ок-
ремі суперечливі судження смаку можуть існувати разом і бути 
однаковою мірою справедливими». Наразі, на нашу думку, осо-
бливий наголос слід зробити на понятті «міра», що стосовно не 
лише кантівських «антиномій», а й більш широкого кола про-
блем  – індивідуальний смак, його співвіднесеність з ідеалом, 
смак і ціннісний контекст, може відіграти продуктивну роль.

Антиномії смаку, запропоновані І.  Кантом, не тільки ви-
явилися «нерозв’язними», але й такими, що викликали певну 



192

теоретичну невизначеність, оскільки питання «можна» чи «не 
можна» сперечатися про смаки залишилося відкритим. Важ-
ливо наголосити, що І. Кант накреслив доречність зв’язку між 
«смаком» і «прекрасним», оскільки філософ «вважав, що важ-
ливим естетичним чинником смаку є почуття задоволення, яке 
супроводжує споглядання прекрасного» (77, 60).

Водночас є і такі аспекти смаку, з приводу яких німецький фі-
лософ не розмірковує, а відстоює їх значно категоричніше, ніж інші 
твердження дотичні до проблеми смаку. Це стосується, наприклад, 
«варварського смаку», який задля власного задоволення «вимагає 
прилучення збудливого чи зворушливого, а тим більш, якщо він 
робить їх критерієм свого схвалення». При цьому, Кант категорич-
но заперечує, щоб «збудливе» «зараховувалося до краси».

Хоча і стисло ми спробували відтворити процес становлен-
ня і концептуалізації проблеми «смаку», на який міг спиратися 
Р. Дж. Колінгвуд, відпрацьовуючи у монографії «Принципи мис-
тецтва» низку важливих естетико-художніх понять, зокрема дос-
від, оцінка, «корумпована свідомість». Окрім цього, у розмислах 
англійського теоретика присутнє поняття «правило», а сукупно 
усе означене використовується ним задля обґрунтування компе-
тентності розподілу мистецтва на «хороше» та «погане».

На нашу думку, такий розподіл є суголосним позиції І. Кан-
та щодо «естетичних суджень», які на його думку, так само як 
теоретичні (логічні) можна ділити на емпіричні й чисті. Перші – 
це ті, що висловлюються про приємне чи неприємне в предметі 
або в засобах уявлення про нього. Другі ж про красу його; «пер-
ші суть судження почування (матеріальні естетичні судження) 
і тільки другі (як формальні) – власне судження смаку».

Зрештою Р. Дж. Колінгвуд, «рухаючись» за німецьким класи-
ком і наслідуючи його теоретико-методичні прийоми (урахування 
механізмів естетичної оцінки, антиномії смаку), не завжди вдало 
«копіював» оригінал. Так у деяких випадках у Р. Дж. Колінгвуда 
не «проглядається» суголосність між «запозиченням  – викорис-
танням – інтерпретацією»: запозичивши в І. Канта окремі дослід-
ницькі способи, автор «Принципів мистецтва» далеко не завжди 
переконливо їх використовував чи інтерпретував.



193

Задля підтвердження нашої позиції наведемо наступний при-
клад. Р. Дж. Колінгвуд наголошує, що розподіл мистецтва на «хо-
роше» та «погане» робиться завдяки смаку, потенціал якого ви-
являється вже на етапі творчого процесу: «твір мистецтва являє 
собою діяльність певного роду. Діяч намагається здійснити щось 
конкретне і в цій спробі він може досягти успіху, або зазнати не-
вдачі. Щобільше, ця спроба являє собою усвідомлену діяльність: 
діяч не тільки намагається здійснити щось конкретне, він крім 
цього знає, що він намагається здійснити…» (117, 256).

Слід артикулювати, що розмірковуючи над певною пробле-
мою, наразі це проблема смаку, Р. Дж. Колінгвуд подекуди її, так 
би мовити, втрачає, однак водночас досить виразно висловлю-
ється з приводу дотичних питань. Так, наприклад, у процитова-
ному нами фрагменті вони поглиблюють уявлення про окремі 
деталі процесу взаємодії «діяч – специфіка творчого процесу».

Наразі доцільно звернути увагу, що Р. Дж. Колінгвуд вживає 
поняття «діяч», хоча логічнішим імовірно був би термін «ми-
тець», оскільки увесь подальший матеріал розділу «Хороше 
мистецтво і мистецтво погане» (117, 255- 260) у його моногра-
фії присвячений як мистецтву, так і специфічним аспектам твор-
чого процесу. Водночас зважаючи на позицію Р. Дж. Колінгву-
да, поняття «діяч» слід прийняти, оскільки теоретика цікавить 
будь-яка діяльність, що перетинається з мистецтвом, адже його 
підґрунтям є діяльність творча.

На прикладі поняття «діяч» доцільно зафіксувати ті розбіж-
ності в тлумаченні окремих термінів, які сформувалися від ча-
сів написання монографії «Принципи мистецтва». Сьогодні, як 
відомо, «діячем» називають політиків, громадських активістів, 
науковців тощо. Якщо ж ідеться про фахівців, які працюють на 
теренах культури чи мистецтва, маються на увазі не «митці», 
а радше організатори культурного простору, тож у сучасних 
умовах «діяч» – це «культуртрегер», а не митець.

Однією з важливих тез у процесі обґрунтування специфіки 
позиції «діяча», що балансує на межі «успіх – невдача», є сумнів 
Р. Дж. Колінгвуда в його здатності проаналізувати та об’єктивно 
оцінити свій творчий пошук і результат цього пошуку – худож-



194

ній твір. Якщо «діячем» виступає живописець, то він, на думку 
англійського теоретика, може орієнтуватися тільки на власний 
смак, демонструючи його індивідуальний характер. Відтак для 
Р. Дж. Колінгвуда принциповим стає запитання: чи бачить, чи 
усвідомлює «діяч» професійну невдачу, коли говорить: «Ця лі-
нія ні на що не годиться»?

Продовжуючи свої розмірковування учений дещо корегує 
представлення творчого процесу: «Щось не подобається мені 
ця лінія, спробуємо провести її по-іншому… або так… або так… 
Ось! Це годиться» (117, 256). Дослухаючись до власного смаку, 
живописець відповідно оцінює зроблене ризикуючи вийти за 
межі своєї професії: у таких випадках він «діє не як художник, 
а як критик, або навіть (якщо критику мистецтва прирівняти до 
філософії мистецтва) як філософ» (117, 256).

Водночас слід зауважити, що Р. Дж. Колінгвуд виступає рі-
шуче проти того, аби митець виходив за межі власної профе-
сії, перетворюючись чи на художнього критика, чи на філосо-
фа: він мусить не лише опановувати професійними навичками, 
а й в процесі роботи постійно удосконалювати їх, адже саме це 
є запорукою створення «хорошого мистецтва» позначеного мі-
рою, нормою, правилами, тобто усім тим, що відповідає вимо-
гам «художнього смаку».

Увагу привертає і теза Р. Дж. Колінгвуда щодо чіткого розпо-
ділу між живописцем, який тільки починає опановувати профе-
сією, і досвідченим митцем, що вже володіє усіма її «секретами». 
На етапі учнівства, перебуваючи в художній школі учень-почат-
ківець, на думку дослідника, «вчиться не стільки писати, скільки 
спостерігати свою роботу, підіймати пов’язану з живописом пси-
хофізичну діяльність до рівня мистецтва, вчиться усвідомлювати 
свою психофізичну діяльність, переводячи її таким чином з рівня 
психічного досвіду на рівень уяви» (117, 257).

У контекст означеного, автор «Принципів мистецтва» вклю-
чає і «якусь конкретну емоцію», яку має виразити живописець: 
«Виразити її й виразити добре – це одне і те саме» (117, 257), 
оскільки «якась дана емоція» «працює» на створення «хорошо-
го мистецтва», тобто такого, що відповідає вимогам «художньо-



195

го смаку». «Виразити її погано – це не значить якось її все-таки 
виразити (наприклад, виразити її, але не selon les regles, відпо-
відно до правил – авт.), це означає «зазнати невдачі», створив-
ши «погане мистецтво» (117, 257).

Англійський теоретик зосереджується і на відпрацюван-
ні поняття «правило», що підтверджує його прихильність до 
практики вироблення «чинників», поза якими недоцільно «бу-
дувати» концепції «смаку». Введений, як вважається, у добу 
Шефтсбері та Вольтера, чинник «правило» діє і в естетико-мис-
тецтвознавчих розвідках автора «Принципів мистецтва», тобто 
функціонує до першої половини ХХ століття.

Вкотре наголосимо на бажанні Р.  Дж.  Колінгвуда зберігати 
принцип спадкоємності щодо європейських історико-культурних 
традицій, що виявляється не лише стосовно прихильників такого 
чинника смаку як «правило», а й щодо залучення задля аргумента-
ції «поганого мистецтва» окремих тез з розмірковувань нідерланд-
ського філософа Бенедикта Спінози (1632–1677). Подекуди справ-
ляється враження, що Р. Дж. Колінгвуда повністю не задовольняє 
як ідея «хороше – погане» мистецтво, представлена на сторінках 
«Принципів мистецтва»; не переконаний він і в тому, що вичерпав 
усі аргументи, трансформуючи «художній смак» у константи по-
зитивної (хороше) та негативної (погане) оцінки мистецтва. Внас-
лідок цього з’являється наступне твердження: «Поганий твір мис-
тецтва – це невдала спроба усвідомити якусь дану емоцію, те, що 
Спіноза назвав неадекватною ідеєю афекту» (117, 257).

Логіка викладу матеріалу в цьому підрозділі нашої моногра-
фії не передбачає залучення спінозівської концепції «афектів» 
до виявлення «за» чи «проти» в обґрунтуванні «поганого» мис-
тецтва: ми лише наголошуємо позитивність ідеї спадкоємності, 
яку Р. Дж. Колінгвуд послідовно відстоює, демонструє, підкрі-
плюючи історико-філософським матеріалом та використовує 
повною мірою.

Віддаючи належне теоретичним новаціям Р. Дж. Колінгвуда 
слід визнати, що далеко не все запропоноване ним, можна при-
йняти беззастережно. Так, його ідея «корумпованої свідомості», 
яка є «винуватцем» і того, що «людині не вдається виразити 



196

якусь емоцію» і того, що цей тип свідомості позбавляє її здат-
ності зрозуміти, чи змогла вона означену емоцію виразити (117, 
258), вочевидь, містить неабиякі теоретичні перспективи. Проте 
вона не дістала на сторінках «Принципів мистецтва» належно-
го відпрацювання. Одна з причин, чому так сталося полягає, на 
нашу думку, в необхідності у процесі її обґрунтування спиратися 
як на морально-етичні чинники, так і на правові, а це віддалило б 
Р. Дж. Колінгвуда від наріжного аспекту його наукових інтересів.

Подібний дослідницький прийом, коли в процесі «анатомуван-
ня» складної проблеми одне невідоме пояснюється шляхом залу-
чення іншого невідомого, вимагає чіткого дотримання певних ме-
тодичних правил, які в окремих випадках уникає Р. Дж. Колінгвуд. 
Не відпрацювавши належним чином нетипове для гуманістики 
поняття «корумпована свідомість», уся подальша теоретична кон-
струкція ученого виявилася вкрай хиткою: «провина» покладена 
на «корумповану свідомість», а «поганим» виявився митець, який 
водночас стає і «поганим суддею своєму мистецтву».

У контексті означеного, естетико-мистецтвознавчу цінність 
має «художній смак» самого Р. Дж. Колінгвуда, який сміливо по-
ділив мистецтво на «погане» і «хороше». «Погане мистецтво», 
створене на підґрунті «корумпованої свідомості», може бути 
представлене і цілим художнім напрямом, і творами окремих 
митців. Свою позицію Р. Дж. Колінгвуд сформулював у наступ-
ному положенні: «Зображення звірів-демонів, зроблене Брейге-
лем, “Соната привидів” Стріндберга, оповідання жахів Едгара 
По, фантастичні малюнки Бердслі, сюрреалістичний живопис – 
все це чітко й буквально зображальне, проте світ, що зображено 
в цих творах, є не світом здорового глузду, а світом марення, 
ненормальним або навіть божевільним світом, в якому постійно 
проживають божевільні…» (117, 61-62).

Водночас Р. Дж. Колінгвуд визнає, що цей світ інколи відві-
дує і кожний з нас, проте таке твердження слід імовірно сприй-
мати як його вибачення перед великими митцями. Адже їхні 
твори вочевидь «потрапили» до Колінгвудової категорії «пога-
ного мистецтва» не за своїми естетичними, а, так би мовити, 
морально-психологічними ознаками. Тож, формуючи тип «по-



197

ганого мистецтва», дослідник на початку наголошував на фор-
мальному боці художнього твору, на «лінії» досконалого зобра-
ження, який митець не здатний досягти, а пізніше – «під’єднав» 
зміст творів, який «нормальна» людина не зможе прийняти.

До «поганого мистецтва» віднесені й твори, народжені «ма-
совою культурою» і перші авангардистські експерименти. Прина-
гідно зазначимо, що артикулюючи ці тенденції, Р. Дж. Колінгвуд 
фактично приєднався до позиції аргументованої Хосе Ортега-і-Гас-
сетом (1883–1955) у праці «Дегуманізація мистецтва» (1925).

Враховуючи, що за своїми головними науковими орієнтира-
ми Р. Дж. Колінгвуд атрибутує себе як історик науки, приклади 
«хорошого мистецтва», так би мовити, запозичені насамперед 
із «класики»: чи то літературної, чи то мистецької. Переліку 
імен тих, хто створював «хороше мистецтво» передує наступ-
не зауваження: «Якщо художник не може сказати нічого, окрім 
того, що вигадав тільки він сам, є підстави побоюватися, що він 
буде вельми небагатий ідеями. Якби він міг брати все, що хоче 
в будь-якому місці, де це можна знайти, як це могли Еврипід, 
і Данте, і Мікеланджело, і Шекспір, і Бах, його льохи завжди 
були б повними…» (117, 295).

Слід наголосити, що наведені імена не викликають жод-
них заперечень і лише підтверджують широку обізнаність 
Р. Дж. Колінгвуда зі зразками «хорошого мистецтва». Так само 
безпомилковим є й «відбір» митців, які, на думку автора «Прин-
ципів мистецтва», спонукають до застосування персоналізова-
ного підходу, адже формували чи формують (Р. Дж. Колінгвуд 
мав на увазі й своїх сучасників) історію мистецтва.

Оскільки нормативи підрозділу обмежують наші можли-
вості ширше представити його зміст, наведемо кілька позицій, 
запропонованих Р.  Дж.  Колінгвудом у, так би мовити, тезово-
му форматі. Залучаючи потенціал «художнього смаку», завдяки 
якому окреслюється «хороше» і «погане» мистецтво, на сторін-
ках «Принципів мистецтва», окрім уже згаданих нами є імена 
Рафаеля, Моцарта, Генделя, Бетховена, Блейка, Беренсона, Рей-
нольдса, Редкліфа, Доре, Сезанна, Шоу, Голсуорсі.



198

Водночас Р. Дж. Колінгвуд вважає за необхідне детальніше 
охарактеризувати значення творчості окремих митців, врахо-
вуючи при цьому національний фактор. Так, стосовно романів 
англійської письменниці Джейн Остін (1775–1817) він робить 
наступну заувагу: «Джейн Остін, яка виросла й була вихована 
в атмосфері сільських пліток, змогла створити велике мисте-
цтво з емоцій, що породжувала ця атмосфера» (117, 120).

У процитованому фрагменті, на нашу думку, ключовими є сло-
ва «велике мистецтво». Однак у процесі розгортання своїх розмис-
лів, Р. Дж. Колінгвуд пояснюючи означену тезу «формує» інший 
висновок, опертям якого є «емоція». У Дж. Остін значно більше 
особистісних емоцій ніж та їх кількість, яка знайшла втілення в її 
романах. Виникає цілком логічне запитання: «Що визнаній пись-
менниці з ними (особистісними емоціями – М.Т.) робити?».

Якби Р.  Дж.  Колінгвуд зупинився на оцінці спадщини 
Дж.  Остін як «великого мистецтва», сучасному дослідни-
ку англійської літератури було б легко пояснити, чому через 
два століття після смерті письменниці її твори не тільки пере-
кладаються мовами світу, мають численну читацьку аудиторію, 
є предметом теоретичної уваги з боку європейського літерату-
рознавства, а й з разючою регулярністю екранізуються у фор-
мі фільмів і серіалів. Так, роман «Гордість та упередження» 
екранізувався у 1940, 1952, 1967, 1980, 1990, 1995, 2003, 2005, 
2016 рр.; роман «Емма» був інтерпретований для екрана в 1948, 
1960, 1972, 1996, 2009, 2020 рр.: «Розум і почуття» – 1971, 1981, 
1995, 2008; 2000, 2011, а «Мейнсфілд – парк» у 1999 та 2007 рр. 
Ми представили лише половину творів, написаних Дж. Остін. 
Інші її романи так само кілька разів екранізувалися, що є свід-
ченням їх неабиякої популярності.

Повертаючись до аналізу позиції Р.  Дж.  Колінгвуда, слід 
констатувати, що він сфокусував увагу на наступному: людина, 
замкнена у «вузькому колі» окрім емоцій, яке воно породжує, 
має уяву про існування емоцій «великого світу». Якщо пись-
менник хоче догодити «вузькому колу», а саме це, на його дум-
ку, робила Дж. Остін, то «як член свого художнього гуртка він 
зрікається своєї справжньої художньої роботи» (117, 120).



199

Вочевидь, наведеного висновку Р.  Дж.  Колінгвуду замало 
і він продовжує розмірковувати над долею остінської спадщи-
ни, «малюючи» образ «вежі зі слонової кістки», в’язнями якої 
є читачі Остін, які опинилися в ній чи то за власним бажанням, 
чи то через збіг обставин: «…вона (вежа – М.Т.) виконує і магіч-
ні функції переконуючи в’язнів, що ув’язнення в такому місті 
й у такому товаристві – високий привілей. Ніякого художнього 
значення ця література не має» (117, 120).

З одного боку, слід віддати належне Р. Дж. Колінгвуду, який 
висловлювався з дивовижною для свого часу відвертістю і на-
віть жорсткістю, що не залишали жодних сумнівів стосовно 
його оцінок, а отже коректність, яка уславила англійську гума-
ністику наразі відсутня. Відтак, з іншого боку, слід констату-
вати, що він помилився: літературна спадщина Дж. Остін без-
застережно вважається сьогодні надбанням такого рівня, який 
значно вище «масової» англійської літератури й представляє не 
тільки знання щодо життя англійської провінції, а й уявлення 
про сталу тогочасну моральнісну систему.

Виокремлюючи серед своїх сучасників француза Анатоля 
Франса (1844–1924) та італійця Габріеле Д’Аннунціо (1863–
1938), автор «Принципів мистецтва» вочевидь «застерігає» їх 
щодо тематичної спрямованості творчих орієнтирів: «Виникає 
ситуація, коли, скажімо, романісти почувають себе не у своїй та-
рілці, поки не починають писати романи про романістів, що не 
звернені ні до кого, окрім тих самих романістів. Це хибне коло 
було особливо помітним у деяких континентальних авторів, зраз-
ка Анатоля Франса або Д’Аннунціо, матеріал яких подекуди не 
виходив за межі обраного кола «інтелектуалів» (117, 119).

З огляду часу, попри певні суперечливі моменти чимало 
висновків Р. Дж. Колінгвуда виявилися теоретично перспектив-
ними. При цьому специфіка розгляду ним мистецтва загалом 
і творчості конкретних митців зокрема, позбавлені зверхності 
чи менторства навіть коли англійський науковець вдається до 
їхньої критики.

Реконструкція історико-культурних етапів показує, що впро-
довж тривалого часу людина естетично освоювала дійсність, ство-



200

рюючи мистецтво різної художньої спрямованості, накопичувала 
певні традиції, які сприяли становленню і введенню у теоретич-
ний простір поняття «смак». При цьому науково-творча спільнота 
досить швидко виявила і його складність і суперечливість, що від-
билися на рівні констант «художній» та «естетичний» смак.

Підсумовуючи матеріал цього підрозділу, ми вважаємо за не-
обхідне артикулювати на XVIII  столітті, що продемонструвало 
теоретико-практичний паритет такого феномену як «смак». Хоча 
ми й підкреслили роль Вольтера щодо введення в теоретичний 
ужиток цього поняття, проте слід акцентувати, яку увагу він 
приділив проблемі «виховання смаку», не оминувши саме «ес-
тетичний смак» – особливу чуттєвість людини до прекрасного. 
Водночас Вольтер був одним з небагатьох мислителів, хто, так би 
мовити, ризикнув оперувати поняттям «розбещений смак».

Слід наголосити особливе значення теоретичних новацій 
І. Канта – автора найбільш ґрунтовної концепції «смаку» в єв-
ропейській естетиці другої половини XVIII століття. Проте не 
менш важливим, на нашу думку, є зосередження уваги на «ху-
дожньому смаку» як засобі оцінки творів мистецтва. Відштов-
хуючись від цього поняття та доцільності диференціювання 
мистецтва на «хороше» та «погане», Р. Дж. Колінгвуд у своєму 
дискурсі запропонував приклади використання «естетичного 
(художнього) смаку» задля аргументації його типів як засобу 
виявлення специфіки різних історико-культурних етапів.

3.4. Крах однієї гіпотези

Питання розглянуті у попередніх підрозділах слід заверши-
ти аналізом «ілюзорних почуттів», які на рівні гіпотези прагнув 
ввести в теоретичний ужиток Р. Дж. Колінгвуд. «Гіпотеза – (від 
грецьк. основа, припущення) спосіб пізнавальної діяльності, 
побудови ймовірного, проблематичного знання, коли формулю-
ється одна з можливих відповідей на питання, що виникло під 
час дослідження, одне з можливих розв’язань проблеми» (13). 
Саме таке визначення «гіпотези» представлене на сторінках 



201

«Філософського енциклопедичного словника» (2002). До озна-
ченого тлумачення поняття «гіпотези» слід додати, що «доведе-
на гіпотеза стає істиною».

Оскільки у цьому підрозділі робитиметься спроба відтворити 
дослідницький шлях Р. Дж. Колінгвуда щодо доведення гіпотези 
про існування «ілюзорних почуттів», результат колінгвудівського 
дослідження – крах однієї гіпотези, на нашу думку, виглядатиме 
вмотивованим, адже істини науковець так і не досяг.

Висунута Р. Дж. Колінгвудом гіпотеза виявилася хибною, яку 
автор змушений був визнати. Відвертість з якою він це зробив, ви-
кликає особливий інтерес у сучасних інтерпретаторів теоретичної 
спадщини автора «Принципів мистецтва», оскільки в історії гума-
ністики доволі важко віднайти подібну самооцінку дослідника.

Слід зазначити, що вченому нічого не заважало вилучити 
розділ, присвячений «ілюзорним почуттям» з тексту моногра-
фії і ніхто ніколи не дізнався б про його невдалий теоретичний 
експеримент. Був імовірно й інший варіант, а саме: викласти 
свої думки стосовно означеної проблеми, запропонувавши при 
цьому зробити висновки інтерпретаторам його ідей. Натомість 
наразі, як справжній вчений, Р. Дж. Колінгвуд продемонстрував 
реальний приклад реалізації засад професійної етики ученого.

Комплекс питань, що окреслює поняття «ілюзорні почуття», 
аналізуються ним у розділі «Відчуття та уява», де підрозділу «Ілю-
зорні почуття» передує матеріал пов’язаний з корекцією терміно-
логії щодо зв’язки термінів «відчуття – уява» та їх опрацювання 
в русі історико-культурних надбань «Декарт – Лок – Берклі – Г’юм – 
Кант». Реконструювавши доволі потужну історико-філософську 
традицію, Р. Дж. Колінгвуд пропонує свої розмисли з цього приво-
ду, аргументуючи їх як «ілюзорні почуття».

Вже перший абзац підрозділу «Ілюзорні почуття» свідчить 
про дискусійність матеріалу, який презентує автор «Принципів 
мистецтва»: «Навіяна здоровим глуздом різниця між реальни-
ми та уявними почуттями хоча й була рішуче відсторонена кар-
тезіанцями, все одно зберігає деяку владу над нашою думкою. 
Коли здоровий глузд проводить який-небудь розподіл, філосо-
фії слід було б погодитися, що якесь розмежування подібного 



202

роду існує, хоча вона (філософія – М.Т.) не зобов’язана визна-
вати, що опис цієї різниці передбачений здоровим глуздом, буде 
обов’язково правильним» (117, 176).

Задля аргументації своєї позиції, Р. Дж. Колінгвуд, по-перше 
констатує, що особисто над ним не тяжіє авторитет жодної філо-
софської школи, а по-друге, що з’ясувати специфіку як реальних 
так і уявних почуттів можна лише в тому разі, якщо визнати іс-
нування «ілюзорних почуттів». Підтвердження своєї думки автор 
«Принципів мистецтва» шукає у феномені «сон – сновидіння» і зо-
крема зазначає наступне: «Уві сні я дивлюсь на море, небо, гори, 
і кольори, які я бачу є уявними кольорами, хоча, оскільки мій сон 
містить елемент ілюзії, я сприймаю ці кольори за реальні. Саме ця 
помилка перетворює уявні почуття на ілюзорні» (117, 176).

Процитоване положення з розмислів Р. Дж. Колінгвуда дає 
змогу вченому зробити висновок, згідно з яким «не існує осо-
бливого класу ілюзорних почуттів», а в тих образах, які з’явля-
ються у наших снах і в кольорах, що супроводжують ці образи, 
немає нічого особливого. При цьому Р. Дж. Колінгвуд констатує, 
що називаючи їх «ілюзорними» слід визнати, що стосовно при-
наймні кольорів ми «помилилися». Доцільно зауважити, що вже 
у перших тезах, які стосуються «ілюзорних почуттів» у науков-
ця з’являються сумніви, що засвідчує його висновок: «не існує 
особливого класу ілюзорних почуттів». Наразі на цьому етапі 
дослідження є вірогідність, що означені почуття можуть бути 
в якомусь іншому форматі, окрім «класу».

Принагідно закцентуємо, що серед «моря, неба, гір», які ав-
тор «Принципів мистецтва» бачив уві сні, він постійно виокрем-
лює кольори, не намагаючись пояснити, в який спосіб сновидін-
ня, пов’язане з кольором, відрізняється від інших «замальовок», 
що можуть «супроводжувати» людські сни?

Наступне положення з розмислів Р. Дж. Колінгвуда базуєть-
ся на визнанні того факту, що не лише через уявні почуття ми 
помиляємося, але і стосовно реальних почуттів можна наро-
бити помилок у тому разі, коли вони (реальні почуття – М.Т.) 
«постають для нас у незвичних обставинах». Приклад «незвич-



203

них обставин» можна оцінити неоднозначно однак, на думку 
Р. Дж. Колінгвуда, він (приклад) є цілком доречним.

Розвиваючи свої міркування, автор «Принципів мистецтва» 
зазначає: «Коли дитина або варвар (у цьому прикладі можна го-
ворити навіть про кішку або собаку) вперше бачить своє облич-
чя в дзеркалі можна припустити, що дитина чи варвар обурять-
ся подібністю з тим, що перед ними, і дивлячись на обличчя 
іншої людини, яке бачать крізь вікно або дірку, думатимуть, що 
це обличчя, яке знаходиться за площиною дзеркала» (117, 177).

Намагаючись якомога переконливіше донести свою позицію, 
Р. Дж. Колінгвуд наголошує, що і дитина і варвар «насправді див-
ляться на власне обличчя, яке розташоване спереду власної голо-
ви». Однак він дивиться на обличчя в умовах, які для нього невідо-
мі, хоча, як зазначає філософ, ці умови відомі особисто йому, адже 
якщо голитися зранку, щоразу «стикаєшся» з власним обличчям, 
не відчуваючи жодних труднощів. Абсолютно інша ситуація у ди-
тини чи варвара: «обличчя, яке вони бачать у дзеркалі є така сама 
ілюзія, як для мене море, небо і гори у моїх снах» (117, 177).

Ми застосували визначення «неоднозначно», оцінюючи 
приклад, наведений Р.  Дж.  Колінгвудом. На наше глибоке пе-
реконання, до нього доцільно додати й термін «некоректно», 
оскільки вибудовувати як однопорядкові, слова «дитина – вар-
вар  – кішка  – собака», вочевидь не є правомірним: варвара 
справді іноді порівнюють з дитиною, однак ніхто не має ані 
права, ані підстав порівнювати дитину з варваром. Що ж сто-
сується кішки чи собаки, психофізіологія тварин при реакції на 
дзеркало докорінно відрізняється і від дитини, і від варвара. Як 
дитина так і варвар згодом зрозуміють, що таке дзеркало. Що 
ж до кішки чи собаки, вони цього не збагнуть ніколи, оскільки 
інстинкт, яким володіють тварини, не має нічого спільного з фе-
номеном пам’ять, яким наділені й дитина, і варвар.

Відштовхуючись від невдалого прикладу, який ми проциту-
вали та прокоментували, Р. Дж. Колінгвуд визнає власну теоре-
тичну недбалість, коли «визначаючи ілюзорні почуття як уявні 
почуття», помилково сприймає їх за реальні. Визнавши свою 
помилку, автор «Принципів мистецтва» констатує, що ілюзор-



204

ні почуття можна «визначити, не посилаючись на різницю між 
почуттями уявними та реальними». Таким чином, англійський 
науковець, по суті, відмовляється від усіх тих преамбул, які, так 
би мовити, з’їли доволі помітну частину тексту у підрозділі 
«Ілюзорні почуття» і мали наголосити на значущості феномену 
почуттів нового класу, а саме – ілюзорних.

Подальші розмисли науковця, що стимульовані прагненням 
все ж таки довести існування ілюзорних почуттів, відштовху-
ються від дещо іншої тези: «Будь-яке почуття ілюзорне настіль-
ки, наскільки ми, сприймаючи його, потрапляємо у простір по-
милки. Ця помилка – не помилкове визнання цього почуття за 
якесь інше. Безсумнівно, не так просто уявити, як це могло б 
статися. Все, що може бути в почутті, безпосередньо представ-
лено нам у відчуттях» (117, 177).

Процитований фрагмент спонукає науковця знову поверну-
тися до дитини й варвара, які стверджує Р. Дж. Колінгвуд, «не 
помиляються, дивлячись у дзеркало й думаючи, що … бачать 
певну кольорову картинку, вони не помиляються, вважаючи, що 
ця картина подібна тій, яку можна спостерігати дивлячись на 
чиє-небудь обличчя на відстані двох футів. Помилка криється 
в їхній думці, що довіряючи цим фактам, вони можуть помацати 
обличчя, яке бачать, протягнути руку за площину скла» (117, 177).

На нашу думку, в означеній тезі Р. Дж. Колінгвуд переоці-
нює здатність, принаймні дитини, а можливо і варвара, впевне-
но почуватися у просторовому вимірі, розуміючи, що таке від-
стань у 2 фути. Стосовно дитини відомо, що вона досить довго 
й суперечливо опановує простір, тим більше, коли йдеться про 
цілком конкретну відстань.

Виокремлений, так би мовити, новий блок колінгвудівських 
розмислів, видається дещо суперечливим. Виникає враження, 
що англійський історик науки піддавши критиці колишні тра-
диції осмислення реальних та уявних почуттів, чітко не визна-
чившись зі специфікою «відчуття – почуття», спрямував дослід-
ницьку увагу на «ілюзорні почуття», гіпотезу щодо існування 
яких він оприлюднив. Однак поступово її доведення почало 
гальмуватися: Р. Дж. Колінгвуду або не вистачало аргументів, 



205

або початкові положення виявилися помилковими. Проте він не 
втрачав надії й не відразу визнав хибність гіпотези.

Наступний блок розмислів торкається «іншої людини» і спроб 
дізнатися, чи ця «інша людина» усе відчуває так само як, скажі-
мо, Р. Дж. Колінгвуд? У відповіді на це запитання, автор «Прин-
ципів мистецтва» визнає, що вочевидь необхідно розрізняти по-
чуття людини, яка, умовно кажучи, існує як «Я» від людини, яку 
ми окреслимо як «Інша». Людина – «Я» – має право відповідати 
тільки за себе, не намагаючись щось нав’язати «Іншому», який 
не здатний переживати ті ж самі почуття: «Ми можемо помиля-
тися, думаючи, що інша людина в наших обставинах відчувала б 
такі самі почуття, однак ми, коли бачимо червону пляму, не при-
ймаємо її помилково за блакитну. Помилки, які відбуваються сто-
совно наших почуттів – це помилки в оцінці їх зв’язків з іншими 
почуттями, можливими чи очікуваними» (117, 177).

У процитованому фрагменті вкрай важливо наголосити на 
кількох моментах, які не можна оминути. Так, значний потенці-
ал міститься в типологізації «Я – Інший», а також у врахуванні 
«можливих» та «очікуваних» почуттів. На нашу думку, слід від-
дати Р. Дж. Колінгвуду належне щодо формулювання питання 
про дихотомію «Я – Інший», яка стане предметом теоретичного 
осмислення вже у добу постмодернізму. Феномен «Іншого» 
закріпиться на європейських філософських теренах, помітно 
поглибивши осмислення низки проблемних смисложиттєвих 
питань. Зауважимо, що проблема «Іншого» і співвіднесення 
«Я  – Інший» доволі активно кооптувалися у сучасний дослід-
ницький процес української гуманістики.

Певну наукову новизну містить у собі залучення категорії 
«досвід» у площину дихотомії «варвар – дитина». Тоді як власне 
в проблемі почуттів Р. Дж. Колінгвуд нарахував їх стільки, що 
надати їм належне місце й «вибудувати» переконливу залеж-
ність одного почуття від іншого, він, проте, не зміг. 

Аргументуючи останню тезу і наполягаючи на її компетентно-
сті, ми все ж мусимо зазначити, що Р. Дж. Колінгвуд, демонструю-
чи якусь особливу захопленість проблемою «відчуттів – почуттів», 
нагромаджуючи численні «почуття» прагнув донести до сучасни-



206

ків не зовсім зрозумілий для нього самого підтекст, хоча загальний 
орієнтир англійського науковця багато в чому був правильний.

Аж ніяк не намагаючись штучно осучаснювати окремі ідеї 
спадщини Р. Дж. Колінгвуда, ми все ж не можемо не торкнутися, 
з одного боку феномену мистецько-видовищних форм сучас-
ної культури в тій їх інтерпретації, яку пропонує український 
культуролог К. Станіславська, а з іншого – не закцентувати на 
метамодернізмі, який поступово, але чимдалі переконливіше 
утверджується у просторі американсько-європейської культури. 
Обидва означені феномени «артикулюють» на значенні почут-
тєвого фактора в сучасному культуротворенні. Як відомо, ме-
тамодернізм «опікується» культуротворчими процесами, що 
розгортаються на засадах «нової чуттєвості», яка вже введена 
в теоретичний ужиток за допомогою терміну «quirky».

Певні моменти з означеного нами, імовірно розумів і сам 
Р. Дж. Колінгвуд, що підтверджує його наступна думка: «Почут-
тя не можна розділити за допомогою якого-небудь тесту на ре-
альні та уявні. Відчуття не можна розділити на реальні відчуття 
та уявні. Досвід, який ми називаємо відчуттям, належить тільки 
до одного класу і не піддається розділенню на реальний і нере-
альний, істинний і помилковий, такий, що відповідає дійсності 
й ілюзорний» (117, 181).

Деталізуючи заявлені тези, Р. Дж. Колінгвуд наголошує до-
волі симптоматичне положення, за яким «думати про почуття – 
означає їх інтерпретувати, тобто встановлювати зв’язки між 
ними й іншими почуттями, дійсними чи можливими. Реальне 
почуття  – це почуття правильно інтерпретоване; ілюзорне по-
чуття – це почуття інтерпретоване помилково» (117, 181).

Підсумовуючи проведене дослідження, Р.  Дж.  Колінгвуд 
змушений констатувати: «Отже, ілюзорне почуття – це просто 
почуття, яке породжує помилки, стосовно зв’язків між цим по-
чуттям і іншими почуттями. Концепція ілюзії зникає, перетво-
рюючись на концепцію помилки» (117, 178). Однак, як зазначав 
великий земляк Р. Дж. Колінгвуда О. Вайльд, кожна людина (на-
разі учений М.Т.) має право на помилку…



207

РОЗДІЛ ІV.  
«ПРИНЦИПИ МИСТЕЦТВА» Р. ДЖ. КОЛІНГВУДА: 

ПОТЕНЦІАЛ ІСТОРИКО-КУЛЬТУРНОЇ 
СИСТЕМАТИЗАЦІЇ

4.1. Естетика як метатеорія мистецтва:  
структурні елементи художнього твору

Простір української гуманістики перших двох десятиліть 
ХХІ  століття актуалізував питання, пов’язані з реконструкцією 
історії європейської культури, наголошуючи на особистісному 
внеску філософів, естетиків і мистецтвознавців як у становлення, 
так і в розвиток її конкретних етапів. Публікації означеного періоду 
показують, що увага науковців зосереджена на спадщині видатних 
представників різних країн та епох, окремі аспекти теоретичних 
розвідок яких виявилися суголосними тим проблемам, що актуалі-
зовані міждисциплінарністю культурологічного знання.

Серед «суголосних теоретичних розвідок» виокремимо 
наступні: «правило і норма в структурі смаку. Естетичний (ху-
дожній) та індивідуальний смак (Вольтер, І. Кант); теорія «мис-
тецтва для мистецтва» (Т. Готьє); «фальсифікація почуттів»  
(Ш. Бодлер). З огляду вже сформованих тенденцій розвитку «пост-
модерністського» мистецтва наголосимо значення «символізму» 
(С. Малларме) і численних модифікацій ідеї «символічного син-
тезу» в сучасних художніх формах; «естетики в контексті лінгві-
стичного повороту» (Б. Кроче); «філософії абсурду» (А. Камю); 
«ангажованості мистецтва» (Ж.-П. Сартр); «реалізму без берегів»  
(Р. Гароді): «дегуманізації мистецтва» (Ортега-і-Гассет); «одно-
мірної людини» (Г. Маркузе).

В означений рух цілком логічно «вписується» спадщина 
Р. Дж. Колінгвуда, який аналізував низку важливих мистецтвоз-
навчих питань на перетині історії та теорії мистецтва, зазвичай 



208

враховуючи потенціал естетико-психологічного підходу. Це на-
давало його публікаціям, здійсненим на межі ХІХ–ХХ ст., осо-
бливої глибини й стимулювало сучасників до сприйняття та за-
своєння засад «перехресного» аналізу.

Підрозділ, що розпочинає четвертий розділ нашої моно-
графії базується на розгляді структурних елементів художньо-
го твору, теоретичне осмислення яких у переважній більшості 
формувалося упродовж тривалого часу. Достатньо чітко розу-
міння сутності мімезису, стилю, образу окреслилось у ХХ сто-
літті, яке водночас стало і тим періодом, коли в ужиток було 
введено новий чинник – художній метод, а інші – канон і форма 
зазнали певної корекції.

Серед українських науковців, які так чи інакше, дотичні до ана-
лізу структурних елементів художнього твору, виокремимо прізви-
ща Г. Горбуліч, О. Кононова, Д. Кучерюка, В. Малахова, О. Опа-
насюка, В. Панченко, В. Полянської, В. Черепанина, О. Щербань, 
Ю. Юхимик. Оскільки структурні елементи художнього твору пе-
редбачають і процес його створення, ми вважаємо за необхідне ма-
теріал цього підрозділу, по-перше зіставити з ідеєю «естетики як 
метатеорії мистецтва», аргументованою Д. Кучерюком, а по-дру-
ге відтворити традиції осмислення проблеми творчості, що були 
закладені в 70-80 роках ХХ століття (Д. Говорун, М. Гончаренко, 
А. Гордієнко, І. Живоглядова, В. Мазепа, В. Моляко, В. Роменець). 
Напрацювання цих авторів виявилися позитивним підґрунтям 
у формуванні дослідницького простору перших десятиліть поточ-
ного століття (І. Вернудіна, М. Деркач, Н. Донченко, С. Курбатов, 
Р. Лях, О. Оніщенко, О. Поліщук, М. Протас).

Що ж безпосередньо стосується спадщини Р. Дж. Колінгвуда, 
матеріал даного підрозділу, окрім посилань Ю. Юхимик на оцінку 
англійським ученим спадщини Платона, є фактично першою спро-
бою осмислення «творчо-пошукових новацій» щодо структурних 
елементів художнього твору: мімезис  – канон  – стиль  – образ  – 
форма – художній метод, що були ним запропоновані.

Аналіз заявленої у підрозділі проблеми передбачає як аргу-
ментацію нашого ставлення до визнання естетики «метатеорі-
єю мистецтва», так і окреслення поняття «художній твір», який 



209

є першопоштовхом до характеристики структурних елементів, 
що його формують.

З позиції сьогодення стає очевидним, що актуалізація на пере-
тині ХХ–ХХІ ст. інтересу до префіксу «мета», який був відомий 
від часів Платона і зафіксований у понятті «метафізика», цілком 
закономірний і наснажується передусім тими подекуди карколом-
ними зрушеннями, що відбуваються в сучасному мистецтві.

Наразі звернімося до концепції Д. Кучерюка, який зафіксу-
вав методологічні можливості «метатеорії» в процесі виявлен-
ня залежності між естетикою та теорією мистецтва. При цьому 
вкрай важливо констатувати, що науковець не апелює до мисте-
цтвознавства, яке вочевидь має зв’язок з естетикою. Тож всупе-
реч підходу, що лежить на поверхні, він виокремлює лише одну 
складову мистецтвознавства – теорію мистецтва.

Дослідницький потенціал концепції Д.  Кучерюка полягає 
в методологічному навантаженні аналізу мистецтва, при якому 
«мета» виконує роль систематизатора «концептуальних складо-
вих теорії мистецтва» (46, 121). Одним із чинників, що надають 
розмислам українського естетика особливої ваги, є його опертя 
на проблему видової структури мистецтва, даючи змогу розгля-
дати будь-який вид – література, живопис, театр, хореографія, 
кінематограф, музика, скульптура як дотичний естетиці – науці, 
що відкриває шлях до досягнення людиною певного рівня роз-
виненості своєї чуттєвої культури.

Потенціал концепції Д. Кучерюка було розвинено О. Оніщен-
ко у статті «Метамодернізм: теоретична реальність чи “Фігура 
Філософії”?» (2021), в якій показано значення префікса «мета», 
що дає змогу артикулювати самобутність чергового етапу у тран-
сформаціях постмодернізму. Зокрема дослідниця зазначає: «По-
зиція Д. Кучерюка, вочевидь, є суголосною науковим розвідкам 
європейських культурологів, які (від початку ХХІ століття), об-
ґрунтовуючи поняття «метамодернізм», з одного боку, наголошу-
ють на дослідницькій значущості префіксу «мета», а з другого – 
намагаються подолати його суто формальну наявність у сучасній 
гуманістиці, аргументуючи важливість опертя «мета»- «модер-
нізму» на вагомі теоретичні чинники» (70, 140).



210

Окрім наголосу на теоретичному навантаженні, що містить 
префікс «мета», потрібно зафіксувати й значення поняття «ху-
дожній твір». Як відомо, воно належить до сталих, так би мови-
ти, академічних понять, відпрацювання яких пов’язане з 50-70 
роками ХХ століття і формувалося на перетині мистецтвознав-
ства та естетики. Їх «перехрестя» надає можливість побачити 
результат творчої роботи митця, який здатний у чуттєво-матері-
альній, емоційно-виразній формі втілити свій задум.

При цьому митець, незалежно від виду мистецтва в якому він 
працює, реалізує властиву йому специфіку творчого процесу, за-
карбовуючи у творі особистісне розуміння естетичної цінності. 
Наразі теоретична вага припадає, ще раз наголосимо, на «осо-
бистісне розуміння естетичної цінності», адже саме це визначає 
манеру творчості митця, обрані ним засоби відтворення дійсності, 
його ставлення до «образу» чи «форми». Вочевидь, індивідуаль-
ний тип творчості гарантує митцеві значну свободу вибору і теми 
твору, і шляхів її реалізації, і актуалізацію інших структурних еле-
ментів, які асоціюються з поняттям «художній твір».

Коли ж ідеться про колективний тип творчості, у процесі ство-
рення художнього твору режисер, диригент чи хореограф реалізу-
ють і особистісне ставлення до цінності створюваного, і позицію 
всього колективу, який працює під їхнім началом, а є це свідчен-
ням, що колектив поділяє творчу концепцію режисера, диригента 
чи хореографа. Проте історія мистецтва містить чимало прикладів, 
коли позиція керівника не збігалася з позицією членів колективу. 
Тоді ситуація вирішувалася зазвичай на користь керівника.

Систематизація наявного досвіду представлення «худож-
нього твору» здійснена у статті О. Щербань «Художній твір як 
символічна структура» (2004), на сторінках якої відтворена по-
зиція українських фахівців М.  Бровка, В.  Даренського, О.  Ла-
новенка, О. Шевченка, наукові розвідки яких були присвячені 
активності мистецтва і твору як «тексту». Слід мати на увазі, 
що в умовах початку ХХІ століття поняття «текст» «почало де-
монструвати» самостійне теоретичне навантаження в естети-
ко-мистецтвознавчому дослідницькому просторі.



211

Подекуди науковці наголошують на необхідності врахову-
вати сукупно функції «художнього твору». Зокрема спираючись 
на чинні інтерпретації, О. Щербань вважає за доцільне розгля-
дати «художній твір» як «символічну структуру, тобто як спе-
цифічну форму буття (констеляцію) універсальних символів 
культури». У такому контексті, на перші позиції висувається 
«символічна (загальнокультурна) функція твору» (107, 67).

Окрім означеного, аналіз художнього твору вимагає врахо-
вувати ступінь обдарованості митця, рівень його професіоналіз-
му, досвід творчої роботи та низку інших чинників. Відтак слід 
наголосити на творчій складовій твору, яка вимагає залучення 
до аналізу відповідних напрацювань, пов’язаних з комплексом 
складних і суперечливих питань, а саме: становлення задуму, 
пошуки художніх засобів щодо його реалізації, етапи творчого 
процесу та інше. Зважаючи на це, необхідно акцентувати зв’я-
зок феномену «художній твір» з досвідом мистецтвознавчого 
та естетико-психологічного осмислення проблеми художньої 
творчості в сучасній гуманістиці.

На тлі відтворення, так би мовити, традиційного тлумачен-
ня поняття «художній твір», яке закріплене в сучасному естети-
ко-мистецтвознавчому просторі, історико-культурної ваги набу-
ває концепція Р. Дж. Колінгвуда, який на сторінках «Принципів 
мистецтва» зафіксував своє розуміння означеної проблеми. Так, 
англійський науковець був переконаний, що на початку ХХ сто-
ліття («Принципи мистецтва», як уже неодноразово зазначалося, 
вийшли друком у 1938 році – М.Т.) слід відмовитися від думки, 
що «справа художника полягає у виробництві особливого роду 
артефактів, так званих «творів мистецтва», або objects d‘art, які 
являють собою матеріальні, фізично відчутні предмети (покри-
те фарбою полотно, опрацьоване каміння та т.п.» (117, 46).

На думку Р. Дж. Колінгвуда, поняття «твір», дотичними термі-
нами до якого можуть бути й іменник «мистецтво», і прикметник 
«художній», є лише ілюстрацією «технічної теорії». Певне уявлен-
ня як про цю теорію, так і про причини відмови вченого від понят-
тя «твір», дають, аргументовані ним, наступні положення:



212

1.  Окреслюючи позицію автора «Принципів мистецтва», необ-
хідно враховувати, що він повністю проігнорував психологічний 
вимір «художнього твору», стверджуючи, що «психологічна наука 
фактично нічого не зробила в плані пояснення природи мистецтва, 
хоч якими б великими були її заслуги в поясненні деяких елементів 
людського досвіду, що їх подекуди можна зв’язати або поплутати 
з власне мистецтвом». Проте найбільш симптоматичною є остання 
теза теоретика: «Внесок психології в псевдоестетику величезний, 
а в справжню естетику – нікчемний» (117, 45).

2.  Р. Дж. Колінгвуд позитивно ставиться до факту зникнен-
ня з теоретичного ужитку поняття «витончені мистецтва», що 
оцінюється ним як архаїчне. При цьому, англійський науковець 
вважає за можливе ототожнити поняття «витончені» та «корис-
ні», оскільки «вони як види належать до одного роду» (117, 45). 
Подібне твердження видається не лише суперечливим, а й від-
верто дисонує з наступною тезою дослідника: «Художник ство-
рює не “твір”, а “внутрішній” або ‘розумовий” продукт, який 
формується у нього в голові» (38, 46). Краще зрозуміти позицію 
Р. Дж. Колінгвуда допомагає третя позиція його «конструкції».

3.  Існують предмети «доступні для фізичного сприйняття 
(картина, скульптура і та ін.)». «Внутрішній», або «розумовий» 
продукт назвати «художнім твором» або «твором мистецтва», на 
думку Р. Дж. Колінгвуда, не можна, але він погоджується кваліфі-
кувати його як «витвір справжнього мистецтва». Щодо витворів, 
які можна сприймати «фізично», вони лише «випадкові, друго-
рядні результати» існування «розумового» продукту. (117, 46-47).

Позиція Р. Дж. Колінгвуда вочевидь є доволі дискусійною, 
якщо зважати на канони класичного живопису, оскільки він 
«пояснюючи» процес творчості, фактично деформує його. Ска-
жімо, художник може уявити майбутню картину, але перш ніж 
це «розумове уявлення» з’явиться на полотні, він має знайти 
натурників, дібрати фарби, пензлі, написати низку етюдів. Пе-
реважна більшість визначних робіт, створених на теренах обра-
зотворчого мистецтва, зазвичай мають як кілька варіантів, так 
і тривалий час роботи: Леонардо да Вінчі писав «Джоконду», як 
відомо, чотири роки і портрет залишився незавершеним.



213

Якщо ж для прикладу ми візьмемо роботу кінорежисера, то 
принцип «розумової уяви» взагалі виявиться ілюзією, оскільки 
її індивідуальні зразки матимуть усі учасники процесу створен-
ня фільму і ці «зразки» можуть бути діаметрально протилеж-
ними. Тож наразі «творчо-пошукова новація» Р. Дж. Колінгвуда 
є дещо штучною і схоластичною.

Водночас осмислюючи окремі структурні елементи понят-
тя «твір», англійський теоретик порушує низку принципових 
проблем, які спонукають уважно поставитися до його естети-
ко-мистецтвознавчих ідей.

Так, складність з якою стикається Р. Дж. Колінгвуд, рекон-
струюючи «мімезис»  – перший структурний елемент, який 
багато в чому визначив суть наступних, полягає у подвійному 
характері цього поняття (від грецьк. mimesis  – наслідування, 
відтворення). Введене у теоретичний ужиток за часів античної 
естетики воно розглядалося, з одного боку як першопричина 
«появи» художнього твору, а з іншого – як складова вже наявно-
го, і попри його різні інтерпретації, що мали місце у напрацю-
ваннях Демокріта, Платона, Арістотеля, за «мімезисом» визна-
вали й широкі можливості й закріплювалися важливі функції.

Значення мімезису в історико-культурному русі гуманітарного 
знання досліджується у монографії Ю. Юхимик «Мімезис: есте-
тико-мистецтвознавчий аналіз засадничого принципу класичного 
мистецтва» (2005), на сторінках якої показано, що мімезис митець 
«пов’язував виключно з можливістю, потребою та доцільністю (чи, 
відповідно, їх відсутністю) художнього «подвоєння», відтворення 
об’єктів та явищ видимого довколишнього світу з одночасним іг-
норуванням інших важливих і не менш реально існуючих, проте 
не завжди ж відчутно-наочних сфер буття» (110, 35).

Теорію мімезису як наслідування і міметичного мистецтва, 
твори якого «наслідують» дійсність, на англійських теренах по-
чали «розхитувати» Вільям Вордсворт (1770–1850) та Семюель 
Тейлор Кольрідж (1772–1834)  – видатні поети-реформатори, 
творчість яких атрибутує період раннього романтизму. Їхня 
спільна поетична збірка «Ліричні балади» (1798), що належить 



214

до так званої «озерної школи», накреслила нові шляхи розвитку 
поетичної творчості.

Саме Вордсворт та Кольрідж намагалися замінити «насліду-
вання», що сприймалося ними як копіювання предметів та явищ, 
індивідуалізованою реакцією на всі зовнішні подразники, ство-
рюючи в такий спосіб багатогранну модель дійсності. Р. Дж. Ко-
лінгвуд, вважаючи індивідуалізацію «справою справжнього мис-
тецтва» (117, 113), наводить думку Кольріджа, який підкреслював 
наступне: «…поета ми впізнаємо по тому факту, що він робить 
поетами нас. Ми знаємо, що він висловлює свої емоції завдяки 
тому, що … дає нам можливість виразити наші» (117, 118).

Англійський теоретик чітко фіксує творче досягнення пере-
дусім Кольріджа, який перетворює «наслідування» на «діалог» 
поета з реципієнтом. У проєкції часу, стала очевидною новатор-
ська роль представників «озерної школи» в окресленні «власно-
го світу митця», де він повною мірою може виявити й предста-
вити читачам, глядачам чи слухачам як особистісне ставлення, 
так і неупереджену оцінку навколишнього світу.

Однією з особливостей позиції Р. Дж. Колінгвуда є принци-
пове неприйняття ним ідеї мистецтва як «наслідування». По-
дібна концепція, на думку автора «Принципів мистецтва», є на-
слідком або неточного перекладу, або помилкової інтерпретації 
низки теоретичних тез, вилучених із загального контексту есте-
тики Платона.

Слід констатувати, що англійський теоретик докладає значних 
зусиль, аби реабілітувати деякі ідеї давньогрецького філософа, 
спотворені перекладачами. Такі помилкові переклади «подоро-
жують» упродовж століть від дослідження до дослідження, і своє 
призначення як історика науки Р. Дж. Колінгвуд вбачає у відтво-
ренні «точного» прочитання давньогрецьких текстів. На його дум-
ку, Платон був проти не мистецтва як такого, а проти «наслідуваль-
ної поезії» – поезії «міметичної» і саме таких поетів планував не 
пускати в омріяний ним «ідеальний поліс» (117, 55-57).

Інтерпретуючи позицію Р. Дж. Колінгвуда на сторінках своєї 
монографії «Мімезис: естетико-мистецтвознавчий аналіз засадни-
чого принципу класичного мистецтва», Ю.  Юхимик посилаєть-



215

ся на його зауваження щодо «приписування Платонові силогізму 
“наслідування погане, все мистецтво є наслідувальним, тому все 
мистецтво – погане” є чистим міфом», додаючи власні аргумен-
ти (110.126, 84-86). Так, дослідниця артикулює слушність позиції 
англійського науковця, який не лише «реабілітує» Платона, а й вод-
ночас підтверджує свій високий статус історика науки.

Принагідно зауважимо, що практика «мімезису» та «міме-
тичного мистецтва», від якої почали відмовлятися ранні англій-
ські романтики, упродовж другої половини XVIII  століття по-
ступово замінюватиметься «відображенням», що підсилило 
значення об’єктно-суб’єктного виміру в процесі пізнання й оці-
нювання явищ навколишньої дійсності.

Від кінця 70 років ХХ  століття «відображення» співіснує 
з «симулякром» – засадничим принципом «постмодерністсько-
го» мистецтва. Як зазначає Л. Левчук, «симулякр – фантомне 
заміщення реальності, створення віртуального образу». На дум-
ку «постмодерністів», широке «застосування поняття симулякр 
передбачає заміну традиційних понять мімезис та відображен-
ня, спираючись на які аналізували мистецькі процеси» (56, 435).

Межі підрозділу не дають нам можливості відтворити всі ас-
пекти полеміки щодо природи «мімезису», яку Р. Дж. Колінгвуд 
веде з перекладачами та показати його ставлення до процесу 
трансформації «мімезис  – відображення», що заслуговує на 
самостійне дослідження, однак слід визнати, що дослідницька 
робота здійснена ним, сьогодні дала змогу в новому ракурсі оці-
нити потенціал принаймні давньогрецьких ідей.

Проведений англійським науковцем аналіз, руйнує ставлен-
ня до мімезису як транскультурного феномена, оскільки панів-
не значення він мав лише на певних історико-культурних ета-
пах. Водночас важливим є і чітко виявлене в сучасних умовах 
неоднозначне розуміння творчості як наслідування на теренах 
естетико-психологічного знання.

Те, що ранні англійські романтики почали боротьбу, так би 
мовити, за права митця, який за допомогою естетико-художніх за-
собів «переносить» у твір мистецтва власне бачення і розуміння 
реальної дійсності, є безперечним надбанням англійської гума-



216

ністики означеного періоду. Водночас було зафіксовано, що твір 
несе відбиток переживань, емоцій, оцінок митця, створюючи нову 
дійсність, а не копіюючи вже наявну. Згодом теоретичні розвід-
ки Вордсворта і Кольріджа виявилися новаторським проривом 
в англійському мистецтві кінця XVIII – першої третини XIX ст.

Приділивши неабияку увагу «твору» та «мімезису», Р. Дж. Ко-
лінгвуд не концептуалізує такі структурні елементи «художнього 
твору» або «твору мистецтва» як «канон» та «стиль». З позиції 
сьогодення важко пояснити, чому поняття «канон» (від грецьк. 
kanon, норма чи правило, що панує в мистецтві на певному етапі 
його розвитку) не зацікавило англійського науковця.

Повз нього «пройшло» і правило «золотого перетину» – ге-
ометризоване співвідношення пропорцій, яке в добу античнос-
ті визначало естетичну довершеність художнього твору, пере-
дусім витворів архітектури та скульптури. «Канон» і правило 
«золотого перетину», як відомо зберігали свій особливий статус 
і в добу Відродження, що підтверджує трактат видатного італій-
ського математика фра Луки Бартоломео де Пачолі (1447–1517) 
«Про божественну пропорцію» (1509).

На нашу думку, Р.  Дж. Колінгвуд мав реальну можливість 
торкнутися означеного структурного елементу художнього тво-
ру, адже аналізуючи ситуацію з мистецтвом, що склалася за 
часів Платона, наголошував наступне: «Платон жив у ту добу, 
коли релігійне мистецтво ранньої Греції, наприклад, олімпій-
ська скульптура і драма Есхіла, остаточно пішли зі сцени, даю-
чи дорогу новому розважальному мистецтву елліністичної доби. 
У цій зміні Платон побачив не тільки втрату великої художньої 
традиції й наближення художнього занепаду, але й небезпеку 
для цивілізації загалом» (117, 100).

Слово «традиція» є ключовим у процитованому фрагменті, 
оскільки поняття «канон» та «традиція» виступають як суго-
лосні, адже поступовий процес формування традиції відбува-
ється на засадах канону, що згодом дає змогу виступати традиції 
як «жанровому канону». Хоча взаємозв’язок і взаємодія «ка-
нон – традиція» очевидні, Р. Дж. Колінгвуд залучає у контекст 
своїх розмислів лише поняття «традиція», уникаючи «канону». 



217

Принагідно зазначимо, що стосовно процесу культуротворен-
ня потенціал «канону», пов’язаного з різними етапами розвит-
ку мистецтва, був розглянутий у дисертаційному дослідженні 
В. Черепаніна «Трансформація візантійського іконографічного 
канону в мистецтві некласичної естетики» (2008).

Науковець зокрема визначив «такі художньо-стильові осо-
бливості сучасного мистецтва як іконографічні деформації, «лі-
тературність» та умовність пластичного образу, які вказують на 
схожість сучасного мистецтва і візантійського іконографічного ка-
нону, що надає їм можливість інтенсифікуючи зображення, вийти 
у трансцендентне й органічно поєднати малюнок та ідеограму, ко-
лір і символ, образ і слово» (100, 4). Ми навели цей приклад, аби ще 
раз акцентувати, так би мовити, упереджене ставлення Р. Дж. Ко-
лінгвуда до канону, потенціал якого вочевидь відкриває реальні 
можливості відтворити діалог різних історико-культурних етапів.

Не потрапив у поле англійського науковця і такий структурний 
елемент художнього твору як «стиль», (від грецьк. stylos – предмет 
(стрижень) для написання) що від доби Відродження вживається 
задля характеристики індивідуальної манери творчості художника. 
Хоча у тексті монографії Р. Дж. Колінгвуда мають місце не лише 
численні прізвища митців, які належали як до різних періодів, так 
і працювали у різних видах мистецтва, він характеризуючи їхню 
творчість, уникає не лише поняття «стиль», але й «манера», що 
мало б можливість хоча б частково замінити перше.

Сьогодні вже не викликає сумнівів значний теоретичний 
потенціал поняття «стиль», що безпосередньо «підготував» 
ідею «полістилізму», яка виявиться однією з наріжних у творах 
«постмодерністської» орієнтації. Загальновідомо, що «поліс-
тилізм» аналізується на сучасному етапі стосовно й елітарних 
творів і масових. Такий «розподіл» мистецтва цікавив англій-
ського науковця, що доволі послідовно висловлювався з цього 
приводу, хоча й оминув увагою проблему стилю.

На противагу «канону» і «стилю», Р. Дж. Колінгвуд зі знач-
ною теоретичною зацікавленістю поставився до «образу» і «фор-
ми». Як підкреслював Д. Кучерюк, у наукових розвідках якого 
проблема «образу» посідає помітне місце, «художній образ нази-



218

вають живою клітиною мистецтва, безпосередністю естетичного 
споглядання істини, оскільки й саме мистецтво визначається як 
мислення в образах» (47, 165).

Важливим є й інше зауваження Д.  Кучерюка щодо факту 
«перетину» поняття «художній образ з поняттями відображен-
ня, зміст, форма, твір мистецтва», а також визнання, що худож-
ній образ має безпосереднє відношення до творчого процесу, 
«починаючи від образно-смислового задуму й завершуючи вті-
ленням його в упредметнених знакових структурах, а також ре-
продукуванням під час сприйняття мистецтва» (47, 165). Слід 
наголосити, що науковець не випадково розглядає «художній 
образ» у контексті відображення, змісту, форми та власне ху-
дожнього твору, оскільки тією чи іншою мірою, образ, так би 
мовити, відбивається в усіх означених складових мистецтва.

Дослідники, які займаються «анатомуванням» образу, нама-
гаючись показати його внутрішню сутність, традиційно арти-
кулюють «образну мову мистецтва» та властиву їй єдність емо-
ційного та інтелектуального ставлення митця до навколишнього 
світу. Принагідно наголосимо, що емоційно-інтелектуальний 
чинник мистецтва достатньо виразно наявний у мистецтвозна-
вчій концепції Р. Дж. Колінгвуда, що не могло не позначитися 
на ставленні теоретика до такого структурного елементу худож-
нього твору як «образ».

Відтак англійський науковець формально добре розуміє 
значення художнього образу, хоча фактично у своїх розмислах 
він рухається нетрадиційним шляхом: образ аналізується ним 
у контексті «концепції видимості», у накресленні специфіч-
них шляхів відображення дійсності як у мистецтві загалом, так 
і у процесі створення «образу» в його конкретному виді.

«Концепція видимості», яка подається Р.  Дж.  Колінгвудом 
ескізно, «побудована» на принципі дещо несподіваного порів-
няння «образу» людини з «образом» залізничних рейок: «…лю-
дина на відстані “бачиться” меншою, ніж людина поруч з нами, 

…залізничні шляхи “бачаться” такими, що сходяться, хоча усі, 
кому так здається чудово знають, що ці дві людини одного 
зросту або що залізничні рейки паралельні» (117, 178).



219

Запропонований спосіб дає змогу англійському теоретикові 
використати фактор просторових чинників, аби створити як уяв-
лення про зміну параметрів «образу» людини так і певних пред-
метів (наразі цим «предметом» виступили залізничні рейки).

Означений «просторовий чинник» буде для Р. Дж. Колінгву-
да потужним важелем у подальшому представленні його моделі 
«образу». Так, він досить детально розмірковує над усіма «за» 
і «проти», які можна виявити, інтерпретуючи «концепцію ви-
димості». На думку теоретика, ефекти «зменшення» людського 
зросту чи «з’єднання» («сходження») залізничних рейок, «дея-
кі філософи або психологи «пояснюють» … тим, що ми маємо 
відрізняти людей або залізничні шляхи від того, що вони нази-
вають «видимостями» (117,178).

Деталізуючи свою позицію, намагаючись наблизити її до 
образу, Р. Дж. Колінгвуд наголошує наступне: «…обидва вони 
одного зросту, ми маємо на увазі, що постать людини, яка зна-
ходиться далеко менша, ніж зображення людини, яка стоїть по-
руч» (117, 178).

Відтак Р.  Дж.  Колінгвуд сам собі ставить запитання: «Чи 
є ефект “видимості” лише мовною помилкою, що впливає на 
зображення?» (38, 178). Якби було саме так, то це можна було б 
виправити, але якщо це теорія, то вона деформує не лише «об-
раз», а й «реальність», яку відображає мистецтво та систему по-
чуттів, що супроводжують сприймання художнього твору.

«Концепція видимості» приводить науковця до аналізу жи-
вопису й можливої появи «ілюзорних почуттів»: «…ми засте-
рігаємо себе або інших від помилкової думки, що оскільки ко-
льорова картина, яку ми зараз бачимо нагадує картини, що ми 
бачили в певних ситуаціях, подальші почуття, які ми можемо 
очікувати поводячись певним чином, так само виявлятимуть 
того ж роду подібність» (117, 178).

Відтворені нами розмисли Р. Дж. Колінгвуда завершуються 
наступним висновком: «Таким чином, як вислів ілюзії почуття, 
або ілюзорні почуття, описують випадки, в яких відбуваються 
справжні помилки в оцінці стосунків між почуттями, так види-



220

мість почуття описує випадки, коли заради уникнення поми-
лок такого роду вживаються відповідні заходи» (117, 178).

Р. Дж. Колінгвуд переконаний, що подібні помилки роблять-
ся і стосовно «слова образ», яке теоретик намагається пов’язати 
з почуттям: «Образ людини, що знаходиться на відстані, дійсно 
менший ніж образ людини, що знаходиться поруч, образи рейок 
справді сходяться в одному місці, образ палиці зануреної у воду, 
дійсно зламаний, однак з цього не виходить, що речі подібні 
своїм образам. Це залежить від умов, при яких ці образи ство-
рюються» (117, 179).

Слід наголосити, що і «концепція видимості» і прагнення 
теоретика «захистити» образ як від «мовних помилок», так і від 
теоретичних, набувають нових відтінків, коли Р. Дж. Колінгвуд 
намагається, так би мовити, співвіднести свої розміркування 
з процесом творчості живописця, присвятивши з’ясуванню цих 
«намагань» підрозділ «Буквальне й емоційне відображення» 
(117, 60-63), де відпрацьовує кілька тез.

Так, вважається, що створюючи образ людини, живописець 
завдяки системі кольорових плям, досягає «подібності» між ори-
гіналом та його відображенням, яке Р.  Дж.  Колінгвуд називає 
«буквальним». Таке відображення теоретик не вважає ані досто-
вірним, ані художньо цінним, оскільки, на його думку, в мисте-
цтві слід говорити не про «схожість», а про здатність «артефакту» 
викликати ті самі почуття, які у реципієнта викликав оригінал. 
Саме таким чином формується «емоційне» відображення.

У контексті означеного, Р.  Дж.  Колінгвуд робить показову 
заувагу: «…для митця-образотворця відсутність буквальної 
подібності між його роботами й оригіналами не є ознакою не-
компетентності» (117, 61). Це «працює» на переконливість ар-
гументу, який використовується задля демонстрації переваг жи-
вопису перед «фотокамерою», що ніколи не зможе ані замінити, 
ані підмінити живописця. Відтак у будь-якому виді мистецтва, 
а не лише в живописі, до якого Р.  Дж.  Колінгвуд звертається 
найчастіше, художній образ формується на засадах «емоційно-
го» відображення, що стимулює уяву і фантазію митця, віддаля-



221

ючи його від «натуралістично-фотографічного» бачення навко-
лишньої дійсності.

На нашу думку, певні сумніви, які Р. Дж. Колінгвуд висловив 
щодо «мімезису», були використані як у процесі відтворення 
природи «образу», так і при спробах науковця «щільно» зв’яза-
ти «образ» з певним типом «відображення». Адже продуктив-
ність такого теоретичного орієнтира ґрунтується, по-перше на 
більш розгорнутій концепції «мімезису», а по-друге, на окрес-
ленні не лише «просторового», (ми показали, що дослідник це 
успішно зробив) а й «часового» виміру образу.

У монографії «Принципи мистецтва» доволі детально проана-
лізований такий структурний елемент художнього твору як «фор-
ма» – зображально-виражальні засоби й технічні прийоми реаліза-
ції змісту художнього твору, який Р. Дж. Колінгвуд співвідносить, 
з одного боку з метою твору, з процесом «планування», а з іншого 
з «виконанням»: «У плануванні мета наявна ще до існування за-
собів. Спочатку вигадується мета (йдеться про зміст твору – М.Т.), 
а вже потім розробляються засоби, і процесу виконання передують 
засоби, а вже завдяки їм досягається мета» (117, 28).

Учений вважає за необхідне долучити до аналізу чинник 
«ремесла», який багато важить у його наукових розвідках. Ре-
месло корегує процес трансформації «сирого матеріалу» на 
«артефакт», наголошуючи при цьому різницю між формою та 
матеріалом, адже саме засоби форми перетворюють матеріал на 
твір мистецтва.

Віддаючи належне «формі» як структурному елементу ху-
дожнього твору, Р. Дж. Колінгвуд водночас негативно оцінював 
формалістичне мистецтво, прихильники якого, абсолютизуючи 
форму зневажливо поставилися до інших елементів твору: «Ці 
формалістичні теорії мистецтва, хоча вони були та залишають-
ся популярними, не мають ніякого відношення до справжнього 
мистецтва … різниця між формою і матеріалом, на якому вони 
ґрунтуються – це різниця, властива філософії ремесла і неприй-
нятна для філософії мистецтва» (117, 136).

Такий структурний елемент твору як «художній метод» по-
чали вводити в теоретичний ужиток лише упродовж 20-30 років 



222

ХХ століття. Цілком закономірно, що Р. Дж. Колінгвуд міг бути 
необізнаним з шуканнями низки європейських естетиків, які 
обґрунтовували необхідність трансформації засадних принци-
пів видатної філософської праці Рене Декарта «Міркування про 
метод» (1637) у сферу художньої творчості.

На думку прихильників, введення поняття «художній метод» 
у широкий теоретичний ужиток необхідно зробити задля оцінки 
світоглядно-ідеологічної спрямованості творів мистецтва. Оскіль-
ки Р. Дж. Колінгвуд високо цінував спадщину Декарта, що було 
показано у попередніх розділах монографії, відкритим лишається 
питання, чому англійський вчений осмислюючи проблему «ху-
дожнього методу», не апелював до позиції французького філософа.

Аналіз «творчо-пошукових новацій» Р. Дж. Колінгвуда щодо 
структурних елементів художнього твору доводить слушність 
позиції дослідника в орієнтації на «твір мистецтва», поза яким 
недоцільно обговорювати специфіку його елементів. Беззасте-
режно авторським підходом позначене ставлення англійсько-
го науковця до мімезису, образу, форми, хоча поняття «канон» 
і «стиль», з суб’єктивних, а «художній метод» з об’єктивних, 
причин опинилися фактично поза його увагою. Проте, зважаю-
чи на потужні теоретичні розвідки Р. Дж. Колінгвуда щодо вну-
трішньої структури художнього твору, необхідність активного 
залучення його ідей у простір сучасної гуманістики очевидна. 

4.2. Видова структура мистецтва у творчо-пошуковій 
моделі Р. Дж. Колінгвуда:

4.2.1. Театр як колективний тип творчості

Мистецтвознавчі ідеї Р. Дж. Колінгвуда, які формувалися на 
початку ХХ століття, можуть стати предметною основою для 
ґрунтовного аналізу низки важливих проблем. Серед них наго-
лосимо на проблемі видової специфіки мистецтва загалом, та 
театру зокрема. При цьому, мається на увазі як історичний ас-
пект розвитку театру, так і тенденції його естетико-художньої 



223

спрямованості в умовах перших десятиліть ХХ  століття. Річ 
у тім, що Р. Дж. Колінгвуд був сучасником символізму та аван-
гардизму – доленосних етапів у європейських літературно-мис-
тецьких художніх процесах, вплив яких на розвиток театраль-
ної культури не можна недооцінювати.

На нашу думку, історичний, естетичний і мистецтвознавчий 
аспекти театрального мистецтва в концепції Р.  Дж.  Колінгвуда 
органічно співіснують з психологічним, адже театр так само як 
і кінематограф, належить до колективного типу, в межах якого 
специфічні прояви психології творчості посідають особливе міс-
це. Не слід оминати увагою той факт, що театр – колективний 
тип творчості, стояв біля витоків формування художньої культу-
ри, а кінематограф, що визначився як самостійний вид мистецтва 
лише на межі ХІХ–ХХ ст., зміг, з одного боку, врахувати досвід 
творчості театрального колективу, а з іншого – об’єднати актор-
сько-режисерську творчість з діяльністю оператора чи монтажера, 
чия професія має потужний технічний компонент. Безпосередня 
залежність і режисера і актора від майстерності передусім опе-
ратора, вносить у колективну творчість діячів кіно принципово 
нові якості. Слід наголосити, що на теренах української гуманіс-
тики широке коло питань щодо природи колективного типу твор-
чості представлено в наукових розвідках М. Братерської-Дронь, 
Л. Брюховецької, Т. Кохана, Л. Левчук, Г. Макаренка, О. Мусієн-
ко, Г. Погребняк, С. Тримбача, Г. Чміль, І. Чхартішвілі-Петраш.

Сфокусувавши увагу на проблемах європейського театру, 
включаючи у цей контекст і тогочасний англійський театраль-
ний простір, слід зазначити, що символізм вніс принципові змі-
ни у напрацьовані традиції: мається на увазі існування актора на 
сцені та психологія сприйняття символістської драматургії. Но-
вації символістів поглибилися експериментами авангардистів, 
адже своєю увагою театр не оминали ані дадаїсти, ані кубісти, 
ані абстракціоністи, ані сюрреалісти, закладаючи підґрунтя для 
експериментів «театру абсурду», що яскраво виявилися в умо-
вах 50-70 років ХХ століття.

Театрознавча позиція Р. Дж. Колінгвуда, представлена на сто-
рінках «Принципів мистецтва», дає змогу створити своєрідний 



224

«пластичний міст» не лише між різними історико-культурними 
етапами у розвитку театру, а й концептуалізувати сучасне розу-
міння природи й сутності одного з найдавніших видів мистецтва.

Широке коло проблем історії театру, його стану в умовах 
перших десятиліть ХХІ  століття, достатньо широко залучене 
в дослідницькому просторі сучасної української гуманістики. 
Приділяючи увагу традиціям національного театру (М. Воро-
ний, Н. Корнієнко, Г. Веселовська, М. Гринишина, О. Демідко, 
А. Лягущенко, С. Павличко, О. Фіалко) українські театрознавці, 
культурологи та естетики водночас чітко окреслюють теоретич-
ні проблеми, що пов’язані із розвитком європейської театраль-
ної культури (Н. Владимирова, Ж.  Дедусенко, В.  Корнієнко, 
Г. Миленька, Є. Миропольська).

Водночас низка публікацій торкається подекуди суперечли-
вих питань функціонування чи то структурних компонентів ви-
стави, чи то морально-психологічних ситуацій, що виникають 
всередині театральної трупи (Т.  Батицька, О.  Водяніна, Л.  Ко-
вальчук, Л.  Овчієва, Б.  Сюта). Спираючись на нинішні напра-
цювання, у цьому підрозділі монографії увагу зосереджено на 
театрознавчій моделі Р. Дж. Колінгвуда, яка варта більш предмет-
ного використання в процесі реконструкції історико-культурних 
етапів розвитку європейського театру. Окрім театрознавчих дже-
рел, ми спиралися на естетико-культурологічні наукові розвідки, 
що дають змогу реконструювати творчо-пошукове тло, на якому 
«будувалася» модель Р. Дж. Колінгвуда. Йдеться насамперед про 
феномен «спадкоємності» в логіці руху історико-культурних ета-
пів від давньогрецького до «групового театру» Руперта Дуна.

Серед естетико-мистецтвознавчих проблем в європейській 
гуманістиці від часів Античності, проблема видів мистецтва 
посідає особливе місце. Наразі, слід враховувати, що тогочас-
ний грецький театр розвивався як паралельно з іншими видами 
мистецтва (література – жанри поезії та драматургії, архітекту-
ра, скульптура, танець), так і в органічному зв’язку з естети-
ко-мистецтвознавчою теорією. Відштовхуючись від цього, слід 
особливо виокремити історико-теоретичний підхід, на який 
спирається автор «Принципів мистецтва», фокусуючи увагу на 



225

театрі як принципово важливому виді мистецтва, активно залу-
ченому у культуротворчі процеси, що «супроводжують» люди-
ну на різних етапах її історії.

Реконструюючи театрознавчі ідеї Р. Дж. Колінгвуда, треба 
враховувати й те значення, яке він надавав магії, первісним ре-
лігійним віруванням людини, що, на його думку, відіграли на-
ріжну роль у виникненні мистецтва. Показово, що вже у «Всту-
пі» до «Принципів мистецтва» учений зазначає: «Грецька драма 
і грецька скульптура зародилися як приналежності релігійного 
культу» (117, 22).

Зафіксувавши магічно-релігійні витоки театру, адже поза 
«грецькою драмою» театральна вистава неможлива, Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд і надалі залишається впевненим щодо обрисів релігійності 
у театральному «дійстві». Витоки театрального мистецтва, які він 
визначив збігаються з позиціями інших дослідників, які першими 
«виставами» грецького театру вважають підготовку і проведення 
свят на честь бога Діоніса. Вони традиційно проводилися тричі на 
рік і відповідно до цього у Греції певний час зберігалася практика 
щорічних трьох вистав. Оскільки розквіт театру збігається з так 
званим «періодом демократичних Афін», найширші прошарки 
грецького населення мали змогу відвідувати театральні вистави.

Наступна теза, що багато важить у позиції англійського до-
слідника, пов’язана з аналізом філософсько-естетичних ідей Пла-
тона, зокрема з широко розповсюдженою на європейських нау-
кових теренах інтерпретацією конкретних текстів філософа і тих, 
де він начебто гостро негативно поставився до поетів і не зробив 
їх громадянами «ідеального поліса». Вкотре слід наголосити, що 
Р.  Дж.  Колінгвуд, якого вважають визнаним фахівцем з історії 
науки, активно відстоював необхідність нових перекладів праць 
давньогрецьких філософів, передусім діалогів Платона, вважаю-
чи, що у старих варіантах наявне досить приблизне трактування 
використаних ним не лише слів, а й коротких речень (див. 117, 51).

На думку Р. Дж. Колінгвуда, адекватний переклад платонів-
ських розмислів дає змогу стверджувати, що він «мав намір до-
пустити у своїй державі якийсь-то тип драми, що своїм характе-
ром нагадує радше драми Есхіла». Проте такий підхід Платона 



226

до підґрунтя театральної вистави поступово змінюється, а його 
погляди стають більш жорсткими: «Уся драматургія має зник-
нути і він залишається лише з тою поезією, головним представ-
ником якої був Піндар» (117, 56).

Деяка іронічність, що простежується в оцінці Р.  Дж.  Ко-
лінгвудом вибору Платона, на нашу думку, досить надмірна, 
оскільки Піндар (522 /518–448 / 438) – один з дев’яти найвиз-
начніших ліричних поетів Античності, який викликав повагу 
і відверте захоплення. Окрім цього, його цінували як знавця 
і зберігача грецьких міфів, а специфіка творчості Піндара була 
пов’язана з колективним хоровим виконанням «поезій», оскіль-
ки вони у своїй переважній більшості були звернені до богів, 
закладаючи водночас найдавнішу манеру «оповідального» типу 
творчості. Однак «Поезії» Піндара не лише уславлювали богів, 
а й засобами хорового співу «оповідали» про перемоги в битвах, 
про життя героїв, про велике кохання (81).

У контексті означеного цілком вірогідним є припущення, що 
захоплюючись творчістю Піндара, зокрема використанням ним 
хору, який підсилював емоційну виразність творів, Платон на-
вряд чи був проти колективного виду творчості, до якого нале-
жать і хор, і театр. Водночас античний філософ не приховував 
і свого, в окремих випадках, негативного ставлення до театру. На 
думку Р. Дж. Колінгвуда, одну з причин, що пояснює подібну по-
зицію Платона доцільно шукати у феномені «розважальності», 
яка почала виявлятися не лише у театрі, а й загалом у грецькому 
культурному просторі ще за життя видатного філософа.

На наше глибоке переконання, не слід оминати увагою на-
укову розвідку українського культуролога О.  Гончарової «До-
звілля як феномен Європейської культури (Доба Античності)» 
(2021), на сторінках якої реконструюється процес святкування 
визначних подій у житті тогочасного суспільства, коли в озна-
менування завершення змагань на колісницях Піндар присвя-
тив «Першу Піфійську оду до Геріона, який переміг у цих зма-
ганнях». Виконання оди супроводжував хор (82).

Слід визнати, що певна іронічність Р.  Дж.  Колінгвуда сто-
совно платонівського захоплення поезією Піндара аж ніяк не 



227

стосується оцінки ним інших теоретичних «проривів» мис-
лителя, якому англійський дослідник дає титул «пророка». 
Р.  Дж.  Колінгвуд поділяє позицію Платона, що «базується на 
живому відчутті реальності: він бачить різницю між старим 
і новим мистецтвом, різницю між олімпійськими фронтонами 
й Праксителем, намагаючись її проаналізувати» (117, 60).

Оцінюючи зроблене Платоном, англійський науковець кон-
статує, що його аналіз недосконалий, оскільки він думає, що 
«нове мистецтво декадансу  – це мистецтво надмірно збудже-
ного, незмірно емоційного світу. Однак насправді все зовсім 
навпаки. Це «мистецтво» емоційно спустошеного світу, світу, 
який здається його мешканцям порожнім, брутальним і застій-
ним» (117, 60). На думку Р. Дж. Колінгвуда, мистецтво як його 
тлумачить Платон  – це мистецтво «Безплідної Землі» і теоре-
тично, так би мовити, вирівняти ситуацію, вважає англійський 
теоретик, зміг лише Арістотель.

У процитованому фрагменті з «Принципів мистецтва» клю-
човим слід вважати слово «різниця», використовуючи яке ми 
спробуємо зробити певні наголоси, зосередивши увагу на на-
ступному: за твердженням Р.  Дж.  Колінгвуда, платонівський 
аналіз недосконалий і обриси «різниці» виявляються на тлі 
«нового мистецтва». Це «нове мистецтво» Платон і Колінгвуд 
оцінюють по-різному: перший розглядає його як «мистецтво за-
надто збудженого світу».

Однак, на думку англійського ученого, у своїх оцінках Пла-
тон помилився: на зміну великому грецькому мистецтву йшла 
не «збудженість» чи «незмірна емоційність», а «спустоше-
ність»: «Платон, на порозі занепаду Греції, як пророк дивиться 
у сумне і лякаючи майбутнє, спрямовує усю енергію свого геро-
їчного розуму на відвернення катастрофи. Арістотель громадя-
нин вже нового, елліністичного світу, не бачить в ньому нічого 
загрозливого. Але загроза існує» (117, 60).

Позицію Р.  Дж.  Колінгвуда, стосовно розмислів Платона, 
ний теоретичний вирок Греції, що виявилася неспроможною 
зберегти власну культуру, і як накреслення шляху до еллініс-
тичного театру, що у новій культурній площині не міг насліду-



228

вати грецькі театральні традиції. Зруйнувавши принцип «тра-
диція – спадкоємність», театральна культура еллінізму почала 
свій розвиток з «чистого аркуша».

Елліністичний театр, який представлений Р. Дж. Колінгвудом 
дещо строкато, потребує певної уваги передусім тому, що фор-
мує своєрідну «зону переходу» від Античності до Середньовіччя 
та Відродження – періодів, коли цей вид мистецтва набуває но-
вих рис. Завершення історії грецького театру і формування ел-
ліністичного зумовлювалося, вочевидь, політичною ситуацією, 
оскільки Афіни, програвши пелопоннеську війну, втратили вплив 
над територією усієї Греції й сприяли піднесенню Македонії.

Історія елліністичного театру асоціюється з життям Алек-
сандра Македонського за роки царювання якого, театру, як відо-
мо, приділялася значна увага: у великих містах будувалися нові 
приміщення для проведення вистав, підтримувалася практика 
створення «синоду техніків»  – перших об’єднань працівників 
театру, з’явилося нове амплуа «міма» – актора, який виступав 
або самостійно, або супроводжував виставу. Саме елліністич-
ний театр досить вдало використав термін «мімос» – насліду-
вання, копіювання, вклавши в обов’язки «міма» наслідувати чи 
копіювати якісь побутові процеси, створюючи на сцені «зама-
льовки» максимально наближені до реального життя.

Однак найбільшу вагу має той факт, що у просторі театру 
принципово змінилася творча орієнтація – реалізувалося саме те, 
проти чого пристрасно виступав Платон: елліністичний театр став 
«розважальним» видом мистецтва, зосередившись на розробці 
жанру комедії при максимальному використанні творів Менандра 
(342–292 до н.е.). Як відомо, у першій половині ХХ століття ар-
хеологи знайшли рукописи його творів, що дало змогу відновити 
тексти таких п’єс як «Полюбовний суд» та «Відлюдник».

У проєкції часу стало очевидним, що Менандр свідомо 
«опонував» творам Арістофана, який започаткував жанр «полі-
тичної комедії». На відміну від свого видатного попередника, 
підґрунтям комедій Менандра виступали побутові та сімейні 
ситуації гранично наближені до реального життя, а своїм своє-
рідним гаслом Менандр обрав «правдоподібність».



229

Не лише театральна культура, яка потребує персоналізова-
ного підходу, а й узагальнені досягнення Античності залишали-
ся тогочасними надбаннями й впродовж тривалого історичного 
періоду не трансформувалися в європейський культурний про-
стір. Тож у добу Середньовіччя театру знову довелося розпочи-
нати свою історію, по суті, з чистого аркуша.

На нашу думку, реконструюючи ставлення Р. Дж. Колінгву-
да до середньовічного театру, слід звернути увагу на той факт, 
що він не намагався, навіть ескізно відтворити умови, в яких 
існував європейський театр упродовж V–XV  століть. Кіпріан 
та Тертулліан – одні з перших ідеологів християнства не лише 
заборонили театр, а й проголосили його єрессю, а всіх, хто був 
дотичний до театрального мистецтва, відлучали від християн-
ських спільнот. Попри це, на європейських теренах, як відомо, 
збереглися мандрівні трупи, що подорожували країнами, висту-
паючи, переважно, на ярмарках і спеціалізуючись на виконанні 
невеличких сатиричних фарсів. Поступово діячі церкви збаг-
нули насамперед емоційний потенціал «театрального дійства», 
використовуючи акторів для виконання «літургійних драм», що 
слід оцінювати як поштовх до становлення «світського» театру, 
який «будувався» на міщанських (бюргерських) п’єсах.

Наразі увагу привертає наукова розвідка українського нау-
ковця М. Чікарькової «Середньовічні витоки стріт-арту» (2020), 
в якій закцентовано на, так би мовити, експериментах серед-
ньовічних мандрівних театрів, де «вуличні артисти  – ваганти, 
мінезингери, жонглери, шпільмани, барди, скальди, менестрелі, 
скоморохи тощо, мандрували з одного міста до іншого, й ці га-
стролі сприяли культурному єднанню краю» (102, 102). Зокре-
ма дослідниця наголошує на різних зрізах людських здібностей, 
оскільки «в цих гастролях поєднувалися поетичний хист і му-
зична обдарованість, драматичний талант виконавця ролі й ча-
сом фізичний розвиток акробата» (102, 102).

У статті М. Чікарькової є показове посилання на досліджен-
ня S. Androna «Selling streetness as experience. The role of street 
art tours in branding the creative city» (2018), на сторінках якого 
здійснено порівняльний аналіз середньовічного «стріт-арту» 



230

і творчих пошуків сучасних акторів, музикантів, дизайнерів, 
які вважають вулиці та будинки простором для експериментів. 
У такому контексті на перший план висуваються прихильники 
«перформансів» та «графіті» (112).

Як історик науки, котрому добре відома і середньовічна 
культура, і організаційно-художні підвалини тогочасного театру, 
Р. Дж. Колінгвуд надає перевагу концептуалізації матеріалу, а не 
лише його опису. Унаочнити загальні проблеми європейської 
культури англійський науковець зміг на теренах середньовічно-
го театру, який, за його твердженням, повернувся до магічно-ре-
лігійних початків.

Принагідно наголосимо, що на тлі проблем середньовічно-
го мистецтва, торкаючись його різних видів, науковець знову 
і знову прагне акцентувати значення магічної форми стимулю-
вання почуттєвої природи людини. З цього приводу Р. Дж. Ко-
лінгвуд зазначає: «Якщо магічне мистецтво досягає високого 
естетичного рівня, це відбувається тому, що суспільство до яко-
го воно належить (і не тільки художники, а й глядачі), вимагає 
від мистецтва естетичної досконалості, яка далеко перевищує 
той скромний ступінь кваліфікації, що дав би змогу реалізувати 
усі його магічні функції» (117, 75).

Задля всебічної аргументації наріжної ідеї своєї концепції, 
Р. Дж. Колінгвуд залучає відоме дослідження Зігмунда Фройда 
(1856–1939) «Тотем і табу», артикулюючи, що з усього тексту 
він зміг скористатися лише третім розділом. Адже концепція 
магічно-релігійних і ритуальних засад мистецтва, яку відстою-
вав З.  Фройд, виявилася для Р.  Дж.  Колінгвуда неприйнятною, 
оскільки засновник психоаналізу пов’язував інтерес до магіч-
но-релігійного та ритуального феноменів з виявами «душевної 
хвороби», з комплексом «варвара», який не дотичний до євро-
пейської цивілізації. Натомість Р.  Дж.  Колінгвуд зауважує, що 
людина «здатна звести історичну проблему природи цивілізацій 
до проблеми медичної – це людина, погляди якої на всі проблеми, 
пов’язані з природою цивілізації, будуть тим більш помилковими, 
чим чесніше вона зберігатиме вірність цій своїй спробі» (117, 82).



231

Слід наголосити, що як магічно-релігійне мистецтво взагалі, 
так і роль ритуального чинника у формуванні театру зокрема, 
у різних частинах монографії «Принципи мистецтва» стають 
предметом прискіпливої уваги Р. Дж. Колінгвуда. Значення ма-
гічно-релігійного чи ритуального чинників традиційно постає 
в дослідженнях фахівців первісної культури, «розчиняючись» 
водночас і в розвідках іншого спрямування. Щодо Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда, він вочевидь прагне «не загубити» ці чинники, хоч 
які б проблеми ним порушувалися. Справляється враження, що 
вони мають для науковця особистісне значення і стають його 
«улюбленою темою». Оскільки подібна тенденція простежуєть-
ся і в працях інших науковців, ми вважали за необхідне особли-
во наголосити факт відвертого акцентування Р.  Дж.  Колінгву-
дом ідеї магічно-релігійних і ритуальних джерел мистецтва.

На нашу думку, для англійського дослідника, який надзви-
чайно високо цінував добу Відродження було цілком логічним 
торкнутися і тих нових тенденцій, що простежуються у рене-
сансному театрі. Проте аналізу формування його «театроз-
навчої позиції» має передувати реконструкція поняття «мис-
тецтво», яку він здійснив. З цього приводу Р.  Дж.  Колінгвуд 
зокрема зазначає: «Ars у середньовічній латині, так само як 
і Art у так званій ранній новоанглійській мові, є повністю запо-
зиченими як і це слово, і його зміст, що означає будь-яку форму 
спеціальної книжкової освіти такої як граматика, логіка, магія 
чи астрономія» (117, 18). Відтак Р. Дж. Колінгвуд нагадує чита-
чам монографії «Принципи мистецтва» вислів одного з героїв 
Шекспіра: «Залишся тут, моє мистецтво!» – говорить Просперо, 
знімаючи свою чарівну мантію» (117, 18). Слід визнати, що лю-
дині ХХІ століття важко уявити й сприйняти факт тотожності 
атрибута театральної вистави (чарівна мантія) з мистецтвом – 
поняттям, яке в сучасних умовах цілісно визначає простір усієї 
художньої діяльності.

За часів Відродження, вважає Р.  Дж.  Колінгвуд, ситуація 
почала змінюватися, оскільки до слів «Ars-Art» повернулося їх 
попереднє значення – ремесло. Митці Відродження «подібно до 
своїх побратимів зі Стародавнього світу, насправді вважали себе 



232

ремісниками» (117, 18). Принагідно зазначимо, що саме пред-
ставники італійської ренесансної моделі творчості паралельно 
зі словом «ремісник» називали себе «майстрами»  – терміном, 
що значно пізніше трансформувався у поняття «митець». Відтак 
Р. Дж. Колінгвуд вважає доречним нагадати, що лише у XVII сто-
літті «проблеми й концепції естетики почали виокремлюватися 
з проблем техніки або філософії ремесла» (117, 18).

Водночас слід враховувати, що зміни, на яких наголошує 
Р. Дж. Колінгвуд, не мали наскрізного характеру. Сам театр як 
вид мистецтва впродовж усього XVII  століття «сповідував» 
консерватизм, що позначався на якості театральних вистав. За 
часів Шекспіра, як і у попередні історико-культурні періоди, 
жінкам не дозволялося з’являтися на сцені, тож ролі Джульєтти, 
Офелії, дочок короля Ліра, Гертруди та інші жіночі образи на 
театральних підмостках створювали чоловіки.

В означеному контексті своєрідну пізнавальну роль вико-
нав англо-американський фільм «Закоханий Шекспір» (1998), 
що мав неабиякий розголос як серед кінокритиків так і гляда-
чів. Стрічка отримала низку престижних професійних нагород 
і увійшла до переліку кращих інтерпретацій англійської моделі 
театру доби пізнього Відродження. У сюжетну канву стрічки 
включена як реконструкція тодішнього «залаштункового» жит-
тя акторів, так і фрагменти вистав, які відбувалися без участі 
жінок. З огляду часу, така інтерпретація шекспірівських п’єс 
набувала фарсового характеру, проте сучасники великого дра-
матурга повністю адаптувалися до такої сценічної «умовності».

Аналізуючи історію театру, Р.  Дж.  Колінгвуд відтворює ті 
тенденції, які й теорія мистецтва і практика розвитку театру 
виявили впродовж XVIII  століття, коли «розподіл зайшов так 
далеко, що виникла різниця між витонченими мистецтвами та 
корисними мистецтвами» (117, 18).

Свій стислий аналіз історико-культурних процесів у гуманісти-
ці Нового часу Р. Дж. Колінгвуд завершує дещо суперечливою те-
зою: «Тепер (тобто наприкінці XVIII століття – М.Т.) “витончені” 
мистецтва означали не просто витонченість або високий професі-
оналізм ремесла, а “прекрасні” мистецтва….». Деталізуючи свою 



233

думку, він уточнює: «У ХІХ столітті це словосполучення було ско-
рочено, епітет відпав і заміна множинного числа одиничним дода-
ла узагальнюючого смислу слову мистецтво» (117, 18).

Відтворення Р.  Дж.  Колінгвудом процесу «входження» по-
няття «мистецтво» в широкий теоретичний ужиток значно роз-
ширив тогочасний мистецтвознавчий дослідницький простір, 
виявивши прихований потенціал проблеми «ремесло  – мисте-
цтво». Поступове звикання художньої спільноти кінця XVIII – 
початку ХІХ ст. до поняття «мистецтво», тільки на зовнішньому 
рівні вилучило «ремесло» з теоретичного контексту.

Не існує жодних сумнівів, що на «внутрішньо-глибинних» 
рівнях створення художнього твору ремесло – досконале воло-
діння професійними навичками, нікуди не зникло. Принагідно 
закцентуємо на наступному: Р. Дж. Колінгвуд дещо скептично 
поставився до авангардизму і в контексті проблеми, яку ми ана-
лізуємо у цьому підрозділі стає зрозумілим, що його лякав факт 
втрати переважною більшістю представників художньої орієн-
тації професійних навичок, тобто «ремесла». 

Наразі повертаючись до розгляду історії поняття «мисте-
цтво», наголосимо: на нашу думку, річ не в тому, що десь загу-
бився епітет «прекрасне», а в тому, що в умовах Відродження 
було чітко й остаточно усвідомлено «прекрасне»  – не мисте-
цтво. Це «щось», що заслуговує на оцінку «прекрасне», адже 
прекрасною може бути дівчина, квітка, зелена трава. Прикмет-
ником «прекрасний» називають океан, білий сніг, краєвид, тоб-
то усе те, що не є наслідком творчого процесу та неймовірно 
складних зусиль талановитої людини. Відтак дискусійність ко-
лінгвудівської тези сьогодні очевидна.

У контекст, який завдяки розмислам Р.  Дж.  Колінгвуда ви-
світлює певні теоретичні труднощі та суперечності, що «супро-
воджували» ренесансну гуманістику, чітко «вписуються» про-
блеми тогочасного театру. Так, по-перше, теоретик кваліфікує 
його як «народний» і «розважальний», а по-друге, не дистанці-
єю від низки значно ширших проблем, в структурі яких «театр» 
виявляється лише конкретним сегментом. Навіть враховуючи 



234

нормативи підрозділу, ми все ж мусимо зауважити, що ці супе-
речливі питання потребують хоча б стислого коментування.

Оскільки Р. Дж. Колінгвуд негативно поставився до «розва-
жального» мистецтва, то такий аспект театру доби Відродження 
ним природно не підтримувався. Натомість теоретик позитивно 
оцінив його «народність»: «У ренесансному театрі співробітни-
цтво між автором і акторами, з одного боку, і глядачами з іншо-
го, було живою реальністю» (117, 292).

Ця теза англійського науковця стимулює його подальші роз-
мірковування щодо глядачів, які становлять «театральну аудито-
рію». Він зокрема переконаний, що «народний» театр формує не 
стільки автор п’єси чи актори, скільки зацікавленість глядачів по-
діями, що розгортаються на сцені, їхні емоції та, так би мовити, 
оцінна реакція. Саме вони, згідно з поглядами Р. Дж. Колінгвуда, 
і є складовою поняття «народність». Окрім цього, в його нотат-
ках високо оцінюється «доступність» театру, який за часів Відро-
дження вважався демократичним видом мистецтва.

Такі, дещо загальні, розмисли Р. Дж. Колінгвуда набували осо-
бливої ваги в період «антиарістотелізму», яке переживало Відро-
дження. Йдеться про засади «традиційної логіки», які «полягають 
у певному методі, що був уперше систематизовано викладений 
(наскільки можна довіряти текстам, які дійшли до нас) в «Органо-
ні» Арістотеля» (117, 237). Цей підхід, зазначає Р. Дж. Колінгвуд, 
дістав подальшого розвитку й активно підтримувався середньовіч-
ними логіками. Пізніше метод, на якому «будувалася» традиційна 
логіка Арістотеля, був знехтуваний як такий, демонструючи «без-
плідні, химерні розмірковування». Подібна інтерпретація тради-
ційної (арістотелівської) логіки панувала й у філософії італійсько-
го Відродження і упродовж усього XVII століття.

Проте Р. Дж. Колінгвуд не оминає увагою той факт, що пі-
зніше до арістотелівського «методу» почали повертатися, однак 
робили це «з численними застереженнями», що обумовлювало-
ся як антиарістотелівським рухом так і новим «прочитанням» 
самого Арістотеля: «…це було зроблено, так званими ідеаліста-
ми XVIII та XIX століття від Канта до Бредлі й далі – … відтво-



235

рений з незначними змінами сучасними фахівцями з логічного 
аналізу та позитивістами» (117, 237).

Наша прискіплива увага до трансформацій «методу», саме 
в контексті «народного» ренесансного театру спричинена на-
ріжною ідеєю арістотелівського «методу, мета якого полягає 
в тому, аби перетворити мову на бездоганний засіб вираження 
думки» (117, 237).

Театру, можливо більше ніж будь-якому іншому виду мис-
тецтва, потрібна мова, здатна донести думку: «народний» рене-
сансний театр, значною мірою, завдяки настановам Арістотеля, 
зміг це зробити. Принагідно зауважимо, що Р.  Дж.  Колінгвуд, 
який неодноразово залучав питання мови в контекст аналізу різ-
нобічної проблематики, цілком слушно наголосив на значенні 
«фактору мови» і стосовно театру. Це питання було загострене 
ним і при виявленні обґрунтованості окремих експериментів на 
теренах англійської сцени вже в умовах ХХ століття.

Яскравим підтвердженням справедливості основних за-
сад, на які спирався Колінгвудів аналіз «ренесансного» театру 
є творчість відомого італійського драматурга та лібретиста Кар-
ло Гольдоні (1707–1793), професійне становлення якого щільно 
пов’язане з Венецією. Скорившись волі батька, Гольдоні здобув 
юридичну освіту і навіть певний час працював помічником судді 
та адвокатом, що дало йому можливість краще зрозуміти життя 
італійців, їхнє, з одного боку реальне існування, а з іншого – надії 
та сподівання. Зрештою, мріючи про театр від студентських ро-
ків у єзуїтській колегії в Перуджі, він написав низку трагедій, що 
хоча й були представлені публіці, проте не мали успіху.

Познайомившись з комедією Макіавеллі «Мандрагора», 
творами Мольєра та англійською літературою межі XVII  – 
XVIII століття, Гольдоні почав усвідомлювати обмеженість сце-
нічної практики «Commedia dell`arte» – театру, що і на початку 
XVIII  століття зберігав «маски», використовуючи їх у прямо-
му чи опосередкованому значенні, та експлуатував принцип 
імпровізації. Гольдоні виступає опонентом такого театру і по-
чинає дуже обережне, але все ж послідовне його реформуван-
ня. Поступово в італійському культурному просторі, як відомо, 



236

формуються дві театральні течії: «венеційські» комедії Карло 
Гольдоні та «Сommedia dell`arte» Карло Гоцці (1720–1806), за-
сновника жанру «фьябі» – театральної казки, показовими зраз-
ками якої є «Король-олень», «Турандот», «Принцеса Китаю», 
що мали та мають до сьогодні великий успіх.

Не приймаючи естетико-художніх засад театру Гоцці, а від-
так, прагнучи осягнути нові аспекти жанру комедії, Гольдоні 
фактично одразу ж здобув значний успіх п’єсами «Слуга двох 
панів» (1746), «Кав’ярня» (1750) та «Брехун» (1751).

Визнання цих творів надихнуло Гольдоні й до написання 
нових комедій, зокрема «Трактирниці» (1753), і на обґрунтуван-
ня власної творчої позиції, підґрунтям якої стала ідея комедії як 
великого людського ярмарку, де зустрічаються люди різних соці-
альних прошарків та характерів (14). Принагідно наголосимо, що 
чим популярнішою ставала творчість Гольдоні, тим гостріше його 
критикував Гоцці, який наполягав на «витонченій», «фантазійній» 
комедії, не визнаючи її «побутово-народної» спрямованості. Під 
тиском критики, К. Гольдоні, автор 267 комедій, змушений був емі-
грувати до Франції, де жив і працював упродовж 30 років.

Реконструювавши «за» і «проти» ренесансного театру, 
Р. Дж. Колінгвуд, віддає належне Шекспіру. Оскільки позиція ав-
тора «Принципів мистецтва» стосовно спадщини класика англій-
ської літератури проаналізована у низці наших статей, сфокусуємо 
увагу на намаганнях Р. Дж. Колінгвуда окреслити стан англійсько-
го театру на початку й упродовж трьох десятиліть ХХ століття. За-
гальновизнано, що в означений період і драматургія, й акторська 
майстерність тогочасного театру були досить високими, вирізняю-
чись багатоаспектністю театрального репертуару.

Як відомо, за часів Р. Дж. Колінгвуда, в Англії існували «ко-
мерційні» та «репертуарні» театри. При цьому вважалося, що 
саме друга група виступає джерелом творчих відкриттів. Це 
виявилося вкрай важливим для розвитку цього виду мистецтва 
загалом, оскільки так звана репертуарна політика була доволі 
чітко регламентована:

1.  Добре написана п’єса. 
2.  Салонна драма.



237

3.  Поетична драма. 
Проте означені аспекти не цікавлять Р.  Дж.  Колінгвуда і він 

зосереджує увагу на потенціалі п’єси, яка зазнає численних інтер-
претацій, на значенні репетицій у процесі створення вистави, на 
прийомах, що застосовують задля встановлення зв’язків між сце-
ною та глядацькою залою. Окрім цього, у «Принципах мистецтва» 
з’являються розмисли щодо ролі костюма, який не є звичайним 
атрибутом, а має відігравати досить помітну роль у формуванні ес-
тетико-художнього простору кожної конкретної вистави.

Слід визнати, що тенденція до деталізації тих сегментів, які 
визначають успіх театральної постановки, зберігається і в су-
часному театрознавстві. Підтвердженням цього є наукові роз-
відки Н. Бугай «Людина як субститут абсолюту: синкретична 
стадія формотворення в костюмі» (2010) та О. Водяпіної «Теа-
тральний костюм в системі сценічного простору та часу як ко-
мунікативний феномен» (2010). Авторка останньої статті роз-
глядає театральний костюм як «комунікант, презентатив вищих 
цінностей, це та межа, дія, жест, подія, яка здійснює можливість 
виходу за межі реальності, існування в просторі суттєвих адек-
вацій реальності…» (10, 307).

Ставлення до театру як виду мистецтва зі складною струк-
турою, що продемонстрував Р. Дж. Колінгвуд так і інші тогочас-
ні дослідники, закріпилося в європейському мистецтвознавстві, 
спонукаючи сучасних науковців творчо, а не механічно, роз-
ширювати театрознавчо-мистецтвознавчі межі, вводячи п’єсу, 
сценографію, декорації, костюм, реквізит, музичне оформлення 
вистави в контекст культурологічного аналізу. Це переконливо 
демонструє органічний зв’язок «культурологія  – мистецтвоз-
навство», на теренах якого працюють такі українські культуро-
логи, естетики та мистецтвознавці, як Л. Бабушка, І. Зубавіна, 
Т. Кохан, Т. Кривошея, Г. Миленька, О. Маланчук-Рибак, О. Пе-
трова, Ю. Сабадаш, С.Холодинська, Г.Чміль.

В умовах сучасної гуманістики стає зрозумілим, що окремі 
теоретичні напрацювання Р. Дж. Колінгвуда є предтечею куль-
турологічного підходу, адже у 30-ті роки, коли він готував мо-
нографію «Принципи мистецтва» до видання, в англомовному 



238

середовищі було відоме поняття «культурологія» і перші на-
працювання американця Леслі Алвіна Уайта (1900–1975), який 
власне і ввів його у теоретичний ужиток. Це, певною мірою, 
є аргументом щодо виправданості оперування терміном «персо-
налізація» стосовно матеріалу, який Р. Дж. Колінгвуд присвятив 
Бернарду Шоу (1856–1950) та Руперту Дуну (1903–1966).

П’єси видатного ірландського драматурга Б. Шоу, який атрибу-
тується сьогодні і як політичний діяч, Р. Дж. Колінгвуд відверто не 
сприймав стверджуючи, що «слід було б звільнитися від сценічних 
вказівок у дусі Бернарда Шоу» (38, 296). Це невтішне зауваження 
він пояснив у більш ніж розгорнутому вигляді: «Коли бачиш п’є-
су обплутану й перенасичену подібними надмірностями, залиша-
ється лише протерти очі й запитати: “Що це?” Може бути, автор 
сам вважає себе таким поганим письменником, що йому несила 
роз’яснити власні наміри режисеру й трупі без допомоги комен-
тарів, які нагадують шкільне видання? Або режисери й актори в ті 
часи, коли створювалися ці кумедні архаїчні фрагменти були таки-
ми ідіотами, що не могли поставити п’єсу поза цими неймовірно 
багатослівними настановами?» (117, 296-297).

Окрім означеного, Р.  Дж.  Колінгвуд чітко відносить твор-
чість Б. Шоу до «розважального» мистецтва, яке він, вкотре це 
наголосимо, послідовно засуджував. Наразі англійський теоре-
тик є вкрай тенденційним, оскільки такі п’єси ірландського дра-
матурга, як «Професія місис Уорен», «Зброя і людина», «Кан-
дід», «Пігмаліон», «Поживемо – побачимо» та низка інших, за 
які Б. Шоу здобув Нобелівську премію з літератури (1925), оці-
нюються визнаними фахівцями як реальне надбання європей-
ської культури першої половини ХХ століття.

Більш поблажливим Р. Дж. Колінгвуд виявився до Р. Дуна – 
танцюриста, хореографа, театрального режисера, педагога, ор-
ганізатора «Групового театру», який дав обіцянку своїм гляда-
чам, що вони на кожній виставі будуть її активними учасниками.

Як ми зазначали, Р. Дж. Колінгвуд неодноразово наполягав на 
тому, аби глядач не був пасивною стороною «театрального дій-
ства», а режисери та актори мали навчитися «динамізувати» гляда-
цький зал. Водночас філософ добре розумів, що одна річ – теорія, 



239

а зовсім інша – практика, і цілком слушно констатував: «…склад-
ним питанням буде те, як цей принцип втілити у життя» (117, 298).

Підсумовуючи матеріал, викладений у цьому підрозділі, 
слід визнати доцільність історико-культурного підходу, який 
застосував Р. Дж. Колінгвуд, репрезентуючи театр серед інших 
видів мистецтва. Відштовхуючись від магічно-релігійних і ри-
туальних засад, які відіграли потужну роль у формуванні театру, 
він реконструював різні типи театральної культури, успішно 
використовуючи потенціал порівняльного аналізу. Увагу при-
вертає і персоналізований підхід Р. Дж. Колінгвуда до творчості 
драматургів, режисерів та акторів, які забезпечили успіх англій-
ського театру першої половини ХХ століття.

4.2.2. Кінематограф як колективний тип творчості

Аналіз ставлення Р.  Дж.  Колінгвуда до кінематографа, що 
виник і розвивався на очах англійського науковця, потребує 
урахування цілої низки питань, які, так чи інакше, пов’язані 
з певними аспектами, їх у процесі дослідження «розкриває» 
структурування і концептуалізація видів мистецтва. Слід також 
показати, так би мовити, специфіку та закономірності форму-
вання ідеї синтезу і на теоретичному, і на практичному рівнях, 
що врешті-решт «підведуть» нас до розуміння «кінематографіч-
ної моделі» Р. Дж. Колінгвуда.

Наразі звернемося до так званого феномену «низової есте-
тики», оскільки втілення художнього змісту, яке повинен здійс-
нити кожний вид, має своїм підґрунтям вроджені «зовнішні» 
чуття: зір, слух, дотик, що сприяють становленню кольорових, 
звукових, дотикових вражень. Пізніше до вроджених «зовніш-
ніх чуттів» долучаються набуті «внутрішні почуття» і в простір 
людського світоставлення входить «слово». Активна взаємодія 
«вроджених» і «набутих» «чуттів-почуттів», з одного боку, ви-
ступає фундаментом естетичного почуття, а з іншого – розпочи-
нає вкрай складний і суперечливий процес формування живопи-
су (зір – колір), музики (слух – звук), скульптури (дотик – об’єм, 
пластика), словесності (література і її численні жанри).



240

Ще одним важливим аспектом проблеми видової структури 
мистецтва виступає «художній твір», який враховуючи числен-
ність видів, виявляє специфічні ознаки, наприклад: зміст твору 
одного виду мистецтва не може адекватно передатися «мовою» ін-
шого. Заявлені нами «аспекти» доцільно продовжити та наголоси-
ти на динамічності видової структури мистецтва, до якої у другій 
половині ХІХ–на межі ХІХ–ХХ ст. додалися фотографія (1839) та 
кінематограф (1895), спровокувавши гострі дискусії щодо можли-
вості формувати нові мистецькі види «з чистого аркуша».

Особливу увагу, на нашу думку, слід звернути на приклади 
осмислення досліджень і публікацій, в яких порушуються пи-
тання пов’язані як з видами мистецтва загалом, так і з кінема-
тографом зокрема. Наявні розвідки дають підстави виокремити 
кілька теоретичних рівнів: історико-філософський (В.  Личко-
вах, О.  Оніщенко); культурологічний, що включає розгляд ок-
ремих видів мистецтва, (Н. Дженкова, І. Зубавіна, О. Кодьєва, 
Т. Кохан, Н. Корнієнко, Г. Миленька, Г. Скляренко, С. Холодин-
ська, А. Чібалашвілі, Г. Чміль); естетичний, що розглядає зна-
чення «низової естетики» у процесі становлення почуттєвості 
людини (Т. Кривошея, Л. Левчук).

На підґрунті історико-філософських, естетичних, культу-
рологічних і мистецтвознавчих розвідок осмислення проблеми 
видової специфіки мистецтва відкривається шлях до рекон-
струювання моделі Р.  Дж.  Колінгвуда, що з одного боку, суго-
лосна історико-культурним традиціям, а з іншого  – гранично 
індивідуалізована щодо процесів, які відбувалися у мистецтві 
на межі ХІХ–ХХ ст., наголосивши при цьому на специфічному 
ставленні англійського теоретика до кінематографа.

Як відомо, в сучасній гуманістиці аналіз проблеми видової 
специфіки мистецтва традиційно спирається на історико-фі-
лософські засади її окреслення та початкового осмислення. 
Це обумовлено поступовим «входженням» конкретних видів 
мистецтва в культуротворчу практику, породжуючи при цьому 
неоднозначну оцінку їх художньої значущості чи потенційних 
можливостей у розбудові передусім європейської культури.



241

Ця теза природно потребує звернення до напрацювань дав-
ньогрецьких мислителів. Так Сократ, який вважається одним 
з перших «розробників» проблеми видової специфіки мистецтва, 
включив її в контекст естетичної теорії, перші обриси якої до-
волі чітко окреслив. Як відомо, структуруючи види за принци-
пом «корисне – прекрасне», філософ акцентував на відповідності 
«архітектури»  – корисному, а «музики»  – прекрасному, ввівши 
в ужиток ці два види мистецтва. Саме вони, на думку Сократа, 
є логічною відповіддю на суперечності, що визначають як існу-
вання так і функціонування феноменів «корисне – прекрасне».

Платон, як відомо, виступав спадкоємцем Сократа, ніколи 
механічно не наслідував його ідеї. Тож загалом підтримавши 
необхідність «вибудовувати» модель видів мистецтва, він пі-
шов іншим шляхом наголосивши, що проблема видів мисте-
цтва значно ширша, ніж те, що здатна осмислити естетична 
теорія, і «вписав» її у контекст «соціальної утопії» – важливої 
складової своєї філософської концепції. Оскільки Платон був 
прихильником «кастової» будови суспільства, він співвідніс 
«касти» з видами мистецтва.

Інтерпретуючи позицію грецького філософа, О.  Оніщенко 
зазначає: «…за Платоном, трьом кастам відповідають шість ви-
дів мистецтва. Їхнє співвідношення формується так: перша кас-
та – землероби, торговці, ремісники – народні свята (елементи 
народної творчості); друга каста  – воїни  – мусічні мистецтва 
(танець, музика, поезія); третя каста  – мудрець-філософ  – спо-
глядальні мистецтва (філософія, геометрія)» (73, 14); і акцентує 
«вибірковість» позиції Платона, який залишив поза увагою архі-
тектуру та скульптуру, а також «байдуже поставився до театру».

Доволі багато причин для критики позиції «Сократ – Пла-
тон» знайшов Р. Дж. Колінгвуд. На відміну від Сократа, який 
«вписав» види мистецтва в естетичну теорію, та Платона ми по-
казали, що він використовував види мистецтва задля ілюстрації 
«ідеальної держави». Р.  Дж.  Колінгвуд дещо інакше інтерпре-
тує окремі давньогрецькі тексти, неодноразово пропонуючи на 
сторінках «Принципів мистецтва» авторський підхід. Не раху-
ватися з його позицією досить важко, оскільки англійський на-



242

уковець визнаний фахівець з історії науки, неодноразово під-
тверджував свій високий професійний рівень.

Торкаючись серед інших питань і проблеми видів мистецтва, 
Р. Дж. Колінгвуд визнає наріжним чинником творчості «ремес-
ло». На його думку, «філософія ремесла» була однією з велич-
них і вагомих досягнень грецького інтелекту або принаймні тої 
школи від Сократа до Арістотеля, плоди якої дійшли до нашого 
часу найкраще збережені» (117, 29).

Англійський історик науки переконаний, що усвідомивши 
значення «філософії ремесла» як власного видатного досягнення, 
греки почали за допомогою цієї формально-логічної структури 
розв’язувати інші питання, зокрема ані Платон, ані Арістотель 
не заперечували проти введення в ужиток поняття «поетичне ре-
месло». Ним, на думку Р. Дж. Колінгвуда, користується і «Горацій 
у його книзі “Ars Poetica”. Мають існувати й аналогічні ремес-
ла живопису, скульптури та ін. Музика, принаймні для Платона, 
була не окремим мистецтвом, а складовою частиною поезії» (117, 
30). Відтак Р. Дж. Колінгвуд не тільки досить обережно, а й упе-
реджено поставився до ідеї «поетичного ремесла».

Апелювання до давньогрецької теорії видається вкрай важли-
вим, оскільки й у перші десятиліття ХХ століття, ми показали це 
на прикладі розмислів Р. Дж. Колінгвуда, і сьогодні не існує одно-
стайності ані у тлумаченні понять, ані у виявленні «теоретичного 
середовища», яке наснажувало б проблему видової структури мис-
тецтва. Так, на думку О. Оніщенко, у добу Середньовіччя тільки 
«авторській моделі» французького філософа Гуго Сен-Вікторсько-
го (1096–1141) вдалося «фактично подолати небезпеку виникнен-
ня теоретичного вакууму в осмисленні цієї проблеми» (73, 18).

Французький теоретик помітно «ускладнив» видову струк-
туру мистецтва, розширивши «вільні» (слово, музика, архітек-
тура) та «механічні» (театрика, драма, літургія, містерія) мис-
тецтва, і при цьому досить вільно оперував поняттями «вид» та 
«жанр» мистецтва. Так, «драма» – це жанр літератури, а «літур-
гія» – один з музичних видів. Щодо поняття «театрика» з ним, 
окрім Г. Сен-Вікторського, наскільки нам відомо ніхто не пра-
цював.



243

В означеному контексті, видається доцільним звернутися до 
вкрай специфічних зауважень Р. Дж. Колінгвуда щодо грецького 
театру, а саме: аналізуючи лялькові театри, він звертає увагу на 
ефект зміни виразу «облич» ляльок упродовж вистави й пов’я-
зує це з модуляціями голосу ляльковика. Задля пояснення цього 
ефекту, автор «Принципів мистецтва» залучає феномен «уяви» 
і проводить аргументовану паралель з практикою давньогрець-
кого театру. Учений зокрема відзначає: «Ми знаємо, що це лише 
ляльки й що вираз їх облич змінюватися не може, проте це не 
має значення – у нашій уяві ми продовжуємо бачити вираз облич, 
який в реальності не існує. Те саме відбувалося і на грецькій сце-
ні, коли обличчя акторів були приховані маскою» (117, 137).

Окрім того, Р. Дж. Колінгвуд робить важливі зауваження і сто-
совно лялькового і стосовно умовностей давньогрецького театру, 
аналізуючи природу та специфічні формальні ознаки, які форму-
валися в процесі становлення й розвитку театрального мистецтва, 
він намагається «вийти за межі» мистецтвознавчого підходу, впев-
нено підключаючи потенціал психології, що взагалі було показо-
вим для гуманітарного знання першої половини ХХ століття.

Повертаючись до розгляду «видів», які до «вільних» і «меха-
нічних» мистецтв включив Г. Сен-Вікторський, слід прокоменту-
вати феномен «містерія», що представлений ним як самостійний 
вид. Як відомо, у вигляді релігійного «дійства», «містерія» (від 
лат. ministerium – церемонія) була поширена до першої половини 
XVІ століття як у європейських країнах, так і на Сході (67). 

У добу Середньовіччя в Європі «містерія» трансформувала-
ся у жанр театральних вистав, які здійснювалися на підґрунті 
біблійних сюжетів. Контрреформація переслідувала і заборо-
няла передусім «театральні містерії», зокрема – у Франції така 
заборона почала діяти з 1548, а в Англії – з 1672 року (69). 

У першій половині ХХ століття відродити «містерії» як те-
атральний жанр намагався Василій Кандинський (1866–1944), 
який спирався на власні драматичні твори, «містерійність» яким 
мав надати синтез різних видів мистецтва. Як зазначає С. Холо-
динська: «Три п’єси В. Кандинського – “Жовтий звук”, “Зеле-
ний звук”, “Фіолетове” – і повинні були сформувати “Містерію” 



244

як ритуально-сценічне дійство. Серйозність намірів В. Кандин-
ського підтверджує той факт, що до сценічної композиції «Фіо-
летове», яка була створена в 1914 році, митець повертається ще 
раз у 1926, намагаючись її удосконалити» (96, 176).

У другій половині ХХ століття реалізувати мрію В. Кандин-
ського щодо постановки на сцені «Містерії» зробив видатний 
композитор Альфред Шнітке (1934–1998). Наскільки можна 
судити, він відштовхуючись від опери «Жовтий звук», синте-
зував музику, поезію, хореографію і живопис. Водночас митець 
скористався потенціалом «містерії» задля апробації концепції 
«полістилізму», біля джерел якої він стояв.

Позитивний досвід сценічного оприлюднення «Містерії» 
висунув інше важливе, хоча і вкрай суперечливе запитання, 
на яке поки що немає переконливої відповіді: «Чи у кожному 
виді мистецтва доцільно експериментувати з «полістилізмом»? 
Частково на означені запитання відповів український естетик 
В. Пенюк у науковій розвідці «Полістилізм в контексті творчос-
ті Альфреда Шнітке» (2003). Він зокрема зазначає: «…Альфред 
Шнітке перш за все поділяє суто технічний аспект та змістовне 

“духовне” навантаження. Технічний арсенал полістилістики як 
методу композиції, за Альфредом Шнітке, ґрунтується на таких 
принципах: принцип цитування, техніка адаптації та принцип 
алюзії. До цього треба обов’язково додати формотворчий прин-
цип “гри”, який не є технічним прийомом, але необхідною ру-
шійною силою побудови композиції» (79, 38).

Окрім означеного, саме в контексті реконструкції теоретич-
ної історії становлення проблеми видів мистецтва, яку ми здійс-
нюємо у цьому підрозділі, доцільно наголосити й на наступній 
тезі В. Пенюка: «Інша складова полістилізму – взаємовідношен-
ня з часом (переосмислення та перевтілення історії музики), і, як 
наслідок, – відношення до композиторів – попередників» (79, 38).

Хоч ми вважаємо не зовсім доречним поняття «перевтілення» 
у процесі аналізу історії музики, усе інше в тезі В. Пенюка вида-
ється нам вкрай важливим, особливо коли науковець ґрунтовного 
видання «Бесіди з Альфредом Шнітке» (1994), на сторінках якого 
видатний композитор фіксує власні полістилістичні «ігри», які він 



245

багато років дозволяє собі зі своїми попередниками. А. Шнітке не 
тільки визнає, а й високо оцінює той чинник, який в естетико-мис-
тецтвознавчій теорії кваліфікують як «спадкоємність».

На нашу думку, актуалізуючи феномени «містерія», «поліс-
тилізм», ми намагаємося зафіксувати увагу на комплексі питань, 
що виявилися похідними від ідей Г. Сен-Вікторського, демон-
струючи показовий «зв’язок часів», які варто узагальнити на-
ступним чином:

1.  Враховуючи, що концепція ученого формувалася в умо-
вах 20-30-х років ХІІ століття, звернення Сен-Вікторського як 
до «містерії», так і до спроб наголосити на її творчому потен-
ціалі, вочевидь було неабияким теоретичним проривом. При 
цьому, слід зафіксувати увагу на визнанні французьким дослід-
ником феномена «містерії» видом мистецтва, тоді як в умовах 
ХХ століття вона вважається жанром;

2.  Інтерес до «містерії» у минулому столітті визначається 
не стільки творчими можливостями, які продукує «містерія», 
скільки ідеєю «синтезу мистецтв», що на межі ХІХ–ХХ ст. де-
далі активніше входила в науково-художній простір завдяки як 
символістам, так і тогочасним митцям-експериментаторам.

Після Г. Сен-Вікторського проблема видів мистецтва не зни-
кає з простору гуманітарних наук, проте певний час дослідників 
цікавить не сама проблема, а, так би мовити, джерело, яке її на-
снажує. Так, до «естетичної теорії» (Сократ), «соціальної уто-
пії» (Платон), «жанрової диференціації» (Г. Сен-Вікторський) 
додається феномен «творчості», на якому наполягав відомий 
італійський теоретик мистецтва, письменник, один з ідеологів 
Відродження Леон Баттіста Альберті (1404–1472).

На думку Альберті, види мистецтва є наслідком «самовира-
ження» митця. Саме тому учений докладає значних зусиль задля 
збагачення понятійно-категоріального апарату дослідження мис-
тецтва, вводячи в ужиток принципово нове поняття «самовира-
ження», всебічне значення якого в процесі осмислення широкого 
кола питань творчості буде осягнуте лише на межі ХІХ–ХХ ст.

Підтвердженням нашої тези є ідея Р. Дж. Колінгвуда, яку він 
оприлюднює на сторінках «Принципів мистецтва» у підрозділі 



246

«Естетичний індивідуалізм»: «Ми навіть забуваємо, що ж влас-
не виражає митець, і говоримо про його роботу як про «само-
вираження», переконуючи себе, що вірш виявляється великим 
завдяки тому, що він виражає велику особистість» (117, 286).

Процитована думка Р.  Дж.  Колінгвуда суголосна тому ро-
зумінню «самовираження», яке у середині XV століття обґрун-
тував Альберті. Щодо позиції Р.  Дж.  Колінгвуда, він іде далі 
стверджуючи, що в умовах «сьогодення», «хоч яку б цінність ми 
приписували подібному віршу, вона базується не на вираженні 
душі поета, що нам Шекспір, що ми Шекспіру?, а на вираженні 
нашої власної душі» (117, 286).

Беззастережно прийняти позицію Р. Дж. Колінгвуда напевно 
важко і вона може стати предметом самостійного аналізу, проте 
в межах цього підрозділу ми вважаємо за необхідне наголосити 
на наступному:

–  по-перше, на професійній спрямованості інтересів 
Р. Дж. Колінгвуда – історика науки, що у багатьох випадках да-
вало йому можливість як наголошувати принципово важливі 
«прориви» вчених минулого, так і неупереджено фіксувати фак-
ти «минуле – сучасне»;

–  по-друге, хоч і в символічній формі, та це відкриває мож-
ливості вести продуктивний діалог «минуле – сучасне»;

–  по-третє  – трансформувати проблему «самовиражен-
ня – види мистецтва», заявлену Л.Б. Альберті, в «авторський» 
дослідницький простір самого Р. Дж. Колінгвуда (суб’єктність 
«самовираження»).

Стосовно ж переконання Альберті щодо доцільності роз-
глядати проблему видів мистецтва в контексті «самовираження 
митця», увагу привертає позиція О. Оніщенко, яка наголошує, 
що італійський теоретик артикулює «принцип комплексного 
дослідження проблем видової специфіки мистецтва і художньої 
творчості, паралельно розробляючи тезаурус естетичної науки» 
(73, 20).

Значною мірою, відштовхуючись від настанов Альберті, 
проблему видів мистецтва продовжують розробляти його по-
слідовники. Ця проблема зокрема посіла чільне місце в тео-



247

ретичній спадщині генія доби Відродження Леонардо да Вінчі 
(1456–1519), увага якого була прикута до розкриття потенціа-
лу живопису, що саме завдяки Леонардо назавжди закріпиться 
в усіх моделях видової специфіки мистецтва.

У 20-ті роки XVI століття видатний іспанський гуманіст, філо-
соф і педагог Хуан Луїс Вівес (1492–1540) висловлює кілька прин-
ципово важливих спостережень, які виокремлює О. Оніщенко: а) 
він визнав Стародавню Грецію «матір’ю всіх мистецтв»; б) віддав 
належне науково-теоретичному досвіду Античності; в) активно 
виступив, з одного боку, проти «тягаря авторитетів», а з іншого – 
спонукав використовувати позитивний досвід минулого, вважаю-
чи його правомочним і доцільним в «сучасних умовах» (73, 21).

Сьогодні тези Вівеса видаються дещо суперечливими, адже 
метафора «тягар авторитетів» поширюється і на відповідні ідеї, 
що є тим самим досвідом минулого, який потрібно наслідувати, 
а відокремити «автора» від «його ідеї» навряд чи комусь вдава-
лося. Проте в етичному аспекті відчуття «тягаря авторитетів» 
насправді здатне гальмувати свободу наукового пошуку. Вод-
ночас аналізуючи думки Вівеса розуміємо, що такий яскравий 
теоретик як Р. Дж. Колінгвуд, не лякаючись ані авторитетів, ані 
досвіду минулого, зміг залучити теоретичні пошуки Платона 
до аналізу кінематографа і, на нашу думку, зробив це не лише 
блискуче продемонструвавши можливість «діалогу» з Античні-
стю, а й підсилив теоретичну «насиченість» власної концепції.

Реконструюючи основні аспекти інтерпретації кінематогра-
фа – принципово нового виду мистецтва, здійснені Р. Дж. Ко-
лінгвудом слід враховувати, що монографія «Принципи мисте-
цтва» вийшла друком у 1938 році, а відтак англійський теоретик 
міг аналізувати розвиток кінематографа лише упродовж чоти-
рьох десятиліть: між 1895–1935 роками.

Наразі видається доцільним навести хоча б кілька прикла-
дів, які показують, чого досягло кіномистецтво за 40 років та 
які фільми міг бачити та з якими науковими розвідками міг бути 
знайомий Р. Дж. Колінгвуд. Враховуючи нормативи підрозділу, 
звернемо увагу на спадщину відомого данського режисера й од-
ного з перших теоретиків кіно Петера Урбана Гада (1879–1947), 



248

який ще у 1919 написав працю «Кіно, його засоби й цілі» і зняв 
низку оригінальних фільмів.

В умовах 20-х років справжнім художньо-технічним прори-
вом стає німецький експресіонізм (Р. Віне, Ф. Мурнау, Ф. Ланг), 
французький «Авангард» (А. Ганс, М.  Л’Єрбье, Ж.  Епштейн, 
Л. Бунюель), а на початку 30-х років про себе вже дуже впевне-
но заявляють Р. Клер та Ж. Ренуар, картини яких сьогодні вва-
жають надбанням європейського кіномистецтва.

Вагоме місце в історії європейського кінематографа посідає 
італійський письменник, журналіст і теоретик кіно Річьото Канудо 
(1874–1923) – автор збірника теоретичних статей «Фабрика в ма-
люнках» (1927). Саме Р. Канудо визначив кінематограф як «сьоме 
мистецтво» і як засіб гармонізації й взаємодії «пластичних» (архі-
тектура, скульптура, живопис) та «ритмічних» (музика, танець, по-
езія) мистецтв. Оприлюднивши «Маніфест семи мистецтв» (1911), 
Канудо зокрема наголошував, що саме наш час синтезував різно-
манітний людський досвід і підбив підсумки практичному життю 
і життю почуттів, поєднавши «Науку і Мистецтво».

Вочевидь, не можна оминути увагою і той факт, що на очах 
Р. Дж. Колінгвуда формувався англійський кінематограф: «Вже 
26 березня 1896 року в лондонському залі «Олімпія» відбувся 
перший сеанс вітчизняних (англійських – М.Т.) фільмів, знятих 
Р. У. Полом – головною постаттю раннього англійського кінема-
тографа». У перші десятиліття ХХ століття англійські стрічки 
«Пожилець» (1926), «Шантаж» (1929), «Людина, яка занадто 
багато знала» (1934), зняті молодим А. Гічкоком, та «Приватне 
життя Генріха VIII» (1933), режисером якого виступив О. Корда, 
(майбутній класик англійського кіно) були широко відомі й за 
межами Великої Британії.

Хоча кінематограф розвивався доволі активно, буде спра-
ведливим констатувати, що Р. Дж. Колінгвуд мав змогу позна-
йомитися лише з його початковим етапом і, при всьому бажанні, 
не міг уявити ті науково-технічні та художні «прориви», які кі-
номистецтво продемонструвало, наприклад, після Другої світо-
вої війни: італійський «неореалізм», французьку «нову хвилю» 
та англійських «розгніваних». Р.  Дж.  Колінгвуд пішов з жит-
тя у 1943 році, а в період між 1938 і 1943 роками до теорети-



249

ко-практичних проблем розвитку ані європейського, ані англій-
ського кіно, наскільки нам відомо, він більше не звертався.

Перш ніж викласти концепцію вченого, слід зауважити, що 
загалом він не сприйняв кінематограф, оскільки не побачив 
у ньому жодних ознак «справжнього мистецтва» (визначення 
Р.  Дж.  Колінгвуда  – М.Т.). Принагідно наголосимо, що скеп-
тицизм англійського теоретика щодо кінематографа та доціль-
ності його «присутності» у видовій структурі мистецтв збігся 
з аналогічною позицією З. Фройда та А. Бергсона, які оцінюва-
ли фільми на рівні «ярмаркових розваг».

Теоретичні джерела колінгвудівських розмислів щодо кі-
нематографа сягають, хоч як це парадоксально, часів естетики 
Платона й акцентують значення тієї її частини, де аналізуються 
«розваги» та «розважальне мистецтво». Р. Дж. Колінгвуд пере-
конаний, що «європейську історію розваг» слід поділити на «два 
розділи», де перша – «під назвою panem et circtnses розповіда-
тиме про розваги у світі занепаду Античності». Щодо «другого 
розділу, який ми назвемо le monde ou l` on s`amuse (світ розва-
жається – М.Т.), в ньому будуть описуватися розваги Ренесансу 
і Нового часу, спочатку аристократичні створені блискучими 
митцями задля їх вельможних покровителів, а потім, внаслідок 
демократизації суспільства, поступово перетворені на сучасні 
журналістику та кінематограф» (117, 100).

Р. Дж. Колінгвуд не вважає, що «журналістика» та «кінема-
тограф» виконують у суспільстві різні функції, але не належать 
при цьому до спільної сфери гуманістики. Наразі англійський 
теоретик послідовно проводить думку щодо їх «розважальної» 
природи, яка яскраво виявила себе на європейських теренах 
після 1900 року, адже суперечливі суспільно-економічні про-
цеси – особливо криза англійського сільськогосподарського ви-
робництва призвели до такого стану, коли «розум бідноти став 
подібним порожньому будинку, який гарно вимели» (117, 104).

На думку Р. Дж. Колінгвуда ще одним фактором, який під-
силив «розважальний» потенціал кінематографа, є заборона 
«магічного» мистецтва, проти якого почали серйозно боротися, 
як вважає автор «Принципів мистецтва», від середини ХІХ сто-
ліття. Не педалюючи цю тему, що стоїть дещо осторонь питань 



250

важливих для відтворення кінознавчих тез англійського науков-
ця, артикулюємо лише один момент: Р. Дж. Колінгвуд ототож-
нює «магічне» мистецтво з «фольклором».

Слід наголосити, що подібне ототожнення є досить сум-
нівним, хоча певний «магічний» сегмент фольклор і має. Отож 
саме така позиція привела вченого до твердження, що позба-
вивши «бідноту» не лише матеріальних засобів існування, а ще 
і «фольклору», владні політичні сили власноруч зробили з «бід-
ноти» шанувальників кінематографа.

До «бідності» Р.  Дж.  Колінгвуд додає і «безробіття», яке 
сформували ті ж самі владні структури: «Історичні паралелі – 
незрячі поводирі. У нас немає жодних підстав вважати, що наша 
цивілізація повторює шляхи Римської імперії в добу її занепаду. 
Відтак ця паралель, наскільки вона зараз означилася є доволі 
моторошною» (117. 104). 

У процитованому фрагменті очевидною видається певна 
алогічність, що робить твердження Р. Дж. Колінгвуда, так би мо-
вити, показово суперечливими. Наразі увагу привертає й оцінка 
ситуації, в яку потрапив європейський культурний простір на 
початку ХХ століття і запитання, що формулює науковець: «Що 
ж ми можемо зробити?».

Відповідаючи на нього вчений артикулює насамперед ті по-
зиції, які в умовах перших десятиліть ХХ  століття навряд чи 
можна було прийняти, проте як приклад, що ілюструє деяку не-
сподіваність тогочасних теоретичних напрацювань, ми проци-
туємо наступні тези Р. Дж. Колінгвуда:

а)  «шлях Платона нас не врятує…»;
б)  «Високий інтелект, висока культура теж не є порятунком. 

Маси кіноглядачів і читачів журналів не можна попідіймати, 
пропонуючи їм замість їхніх демократичних розваг аристокра-
тичні розваги минулих століть…»;

в)  «…не слід шукати порятунку і в народних піснях…»;
г)  «І зброя нам не допоможе. Ні до чого купувати револьвер 

і кудись бігти, аби здійснити щось жахливе. Ми стоїмо перед 
загрозою загибелі цивілізації» (117, 104-105).



251

Власне неприйняття тих історико-культурних обрисів, які 
так чи інакше, або характеризують, або впливають на тлума-
чення та оцінку кінематографа, примушує Р.  Дж.  Колінгвуда 
зробити наступний висновок: «Я, хто пише цю книгу, і ви, хто 
її читає – ми люди, зацікавлені в долі мистецтва. Ми живемо 
у світі, де більша частина того, що називають ним, насправді 
виявляється розвагою. Такий наш садочок. Здається, що він че-
кає на хороше просапування» (117, 105).

Отже, хоч і в ескізній формі, Р. Дж. Колінгвуд все ж наго-
лосив на прикладах «просапування», до яких передусім відніс 
прорахунки естетичної теорії, що остаточно не з’ясувала взає-
модію «уяви», «фантазії» та «гри», а це, вважає англійський те-
оретик, дало змогу окреслити межі «розважального» мистецтва 
до якого, на його думку, належить кінематограф.

При цьому наголошує учений, кіно має такі «вади», які 
в принципі ніхто не зможе подолати: цей вид мистецтва – на 
противагу театру позбавлений прямих контактів з глядачем. 
Р. Дж. Колінгвуд порівнює кінематограф з грамофоном та радіо-
передачами, що, так би мовити, «деформують» творчий процес, 
оскільки не отримують синхронної відповіді на художньо-емо-
ційний подразник, як це відбувається під час театральної виста-
ви із глядацьким залом: «…в кінематографі … співпраця між 
автором і режисером дуже інтенсивна, але між ними та аудито-
рією взагалі відсутня» (117, 292).

Відтак, свої міркування щодо кінематографа Р.  Дж.  Ко-
лінгвуд завершує черговим запитанням, на яке сам і відпові-
дає: «Чому сучасна кінорозвага не може породити нову форму 
високого мистецтва, як це відбулося з народним розважальним 
театром доби Відродження?» Його відповідь наступна: «У ре-
несансному театрі співпраця між автором і акторами, з одного 
боку і глядачами з іншого, була живою реальністю. У кінемато-
графі це неможливо» (117, 292).

Важливо наголосити, що концептуалізація проблем, які 
цікавлять Р.  Дж.  Колінгвуда зазвичай мають синтезований ха-
рактер, а саме: вчений не тільки намагається «вписати» кіне-
матограф у ту чи іншу модель, що була представлена в логіці 



252

історико-культурного руху, а окреслює естетичні чи психоло-
гічні чинники, які допомагають виявляти його глибинні, сут-
нісні ознаки. Такий підхід актуалізує порушення дотичних про-
блеми і в тексті «Принципів мистецтва» ними стають художня 
творчість та специфіка сприймання фільму, коли його автори 
(сценарист, режисер, оператор, актори) не мають можливості 
безпосередньо спілкуватися з глядацькою аудиторією.

Тож підсумовуючи матеріал викладений у цьому підрозділі, 
доцільно наголосити, що в історико-естетичному контексті про-
блема видів мистецтва мала і має сьогодні неабиякий дослід-
ницький потенціал, який дасть змогу надалі більш аргументова-
но прогнозувати перспективи розвитку мистецтва, враховуючи 
й можливість формування нових видів, зокрема на підґрунті 
комп’ютерних технологій.

Сучасний аналіз «теоретичної історії» проблеми видів мис-
тецтва потребує залучення принципу «персоналізації», оскільки 
вкрай цікаві авторські розвідки, не набули статусу загальнови-
знаних. Модель Р.  Дж.  Колінгвуда, яку слід визнати дискусій-
ною, має бути опрацьованою, оскільки вона доволі показово де-
монструє ставлення до кінематографа, що було серед провідних 
європейських науковців у перші десятиліття ХХ століття. 

4.3. Видова структура мистецтва у творчо-пошуковій 
моделі Р. Дж. Колінгвуда

4.3.1. Живопис: досвід індивідуальної творчості

Аналізуючи монографію «Принципи мистецтва», не можна 
не відзначити досить послідовне і зацікавлене ставлення її автора 
до живопису, що представлений не лише як вид мистецтва. Фе-
номен живопису концептуалізується завдяки іншим теоретичним 
проблемам, що намагається вирішити Р.  Дж.  Колінгвуд, демон-
струючи при цьому бажання до реалізації комплексного підходу. 
У проєкції часу стало очевидним, що потенціал цього підходу 
науковці почнуть активно використовувати від 50-х – 70-х років 



253

ХХ століття, проте перші його обриси в теоретичних конструкці-
ях Р. Дж. Колінгвуда простежуються вже доволі чітко. 

Авторські ініціативи англійського науковця стосовно жи-
вопису цілком зрозумілі, оскільки він був сучасником станов-
лення і поступового утвердження в європейському культурному 
просторі «імпресіонізму» та мав змогу висловитися з приводу 
революційних новацій А.  Матісса як засновника «фовізму». 
Р. Дж. Колінгвуд не оминув своєю увагою творчість Моне, Се-
занна та Сіслея, зайнявши водночас цілком чітку позицію і щодо 
використання в мистецтві «абстрактної думки», і щодо потенці-
алу «формалістичної естетики», яка багато важила для окремих 
живописців у перші десятиліття XX століття.

На сторінках «Принципів мистецтва» англійський науко-
вець досить відверто демонструє своє ставлення до «сюрреаліз-
му», проте він навіть не згадує «футуризм» чи «кубізм». Отже, 
перш ніж розглянути розмисли Р. Дж. Колінгвуда стосовно жи-
вопису слід наголосити, що він реалізував далеко не всі «мож-
ливості», які ми окреслили, даючи підстави говорити про стро-
катість його позиції.

Артикулюючи «строкатість» як наріжну ознаку репрезентації 
живопису в напрацюваннях Р. Дж. Колінгвуда, виокремимо ті ви-
міри цього виду мистецтва, які він вважав принциповими. Наразі 
зауважимо, що Р. Дж. Колінгвуд, який з дитинства формувався на 
засадах романтичного світосприймання, як теоретик тяжів до реа-
лізму, (від латин. realis – речовий, дійсний) що являв собою твор-
чий принцип на підставі якого «мовою мистецтва» зображувалися 
«навколишній світ, реальні сторони життя людини та суспільства». 
Наріжні прояви реалізму в мистецтві – це «достовірність, правдо-
подібність, художня правда, художній метод…». Саме таке тлума-
чення реалізму представлене на сторінках «Філософського енци-
клопедичного словника» (2002). Як мистецький напрям реалізм 
прийшов на зміну романтизму, відмовившись від абсолютизації 
індивідуального та утвердивши принцип типізації. Така трансфор-
мація може вважатися однією з причин, що надала Р. Дж. Колінгву-
ду можливість досить чітко визначити «за» і «проти» романтизму.



254

Аналіз дослідницького простору, який окреслився в русі «ро-
мантизм – реалізм», у розмислах англійського науковця спира-
ється на феномен «зображення». На його думку, «зображення» 
має подвійний характер: індивідуалізоване та узагальнене. Від-
новлюючи історичну традицію осмислення означеної проблеми, 
Р. Дж. Колінгвуд наголошує: «…немає жодної різниці в тому, чи 
є зображення індивідуалізованим чи воно узагальнено. Метою 
портрета є індивідуалізоване зображення, проте Арістотель на 
прикладі драми й сер Джошуа Рейнолдс на прикладі живопису 
вказали (цілком справедливо, попри критику Раскіна), що існує 
така річ як узагальнене зображення» (117, 54).

Процитований нами фрагмент з розмислів англійського нау-
ковця дає підстави артикулювати наступне: 

1.  Р.  Дж.  Колінгвуд веде постійний діалог з ідеями дав-
ньогрецьких філософів (Сократ, Платон, Арістотель), актив-
но використовуючи їхній теоретичний досвід та залучаючи 
його в процесі дослідження природи мистецтва загалом і жи-
вопису зокрема. Підтримавши ідею «подвійного зображення», 
Р. Дж. Колінгвуд, у теоретичному плані розколює англійський 
дослідницький простір на два табори: «Раскін – Рейнолдс»;

2.  Згадуючи прізвище Джона Раскіна  – відомого англій-
ського мистецтвознавця, який, на думку О. Оніщенко, «виконав 
функцію теоретика і натхненника «братства прерафаелітів» (72, 
307), Р. Дж. Колінгвуд, з одного боку ставить під сумнів безза-
стережний авторитет Раскіна, а з іншого – не підтверджує ціліс-
ність теоретичного простору англійської гуманістики, на якому 
наголошували окремі представники з його наукового оточення. 
Всупереч Дж. Раскіну, позиція значної частини тогочасних мит-
ців, творчість яких формувалася у царині мистецтва Британії, 
видавалася ближчою до колінгвудівської, а це означає, що здійс-
нений ним історико-мистецтвознавчий аналіз стану англійсько-
го живопису XVIII – XIX століття є більш ніж показовим;

3.  У науково-дослідницькому плані англійський науковець 
підтримав позицію Джошуа Рейнолдса (1723–1792)  – класика 
англійського живопису, який працював у портретному та істо-
ричному жанрах. Такі полотна Дж.  Рейнолдса як «Кіті Фішер 



255

з папугою» (1764), «Леді Кароліна Говард» (1778), «Сара Сідонс 
в образі музи Трагедії» (1783), «Доба цнотливості» (1794), оці-
нюються сьогодні як естетико-художнє надбання не лише англій-
ського, а і європейського живопису, спираючись на професійні 
досягнення якого в теоретичний ужиток власне й було введено 
поняття «англійська школа живопису». Означену оцінку спадщи-
ни Дж. Рейнолдса підтверджує наукова розвідка «Newman John 
Reynolds…», включена до «Roal Academy of Arts» (1985).

Слід наголосити, що мальовнича спадщина Рейнолдса, за 
твердженням сучасних мистецтвознавців, органічно поєднува-
лася з теоретичною, а відтак він вважався визнаним теоретиком 
мистецтва, «окремі ідеї якого до сьогодні оцінюються як об’єк-
тивні й такі, що «схоплювали» логіку розвитку образотворчого 
мистецтва». Важливо акцентувати, що і як теоретик і як практик 
живопису Рейнолдс визнавав обґрунтованість ідеї «подвійного 
зображення», яка, що вже зазначалося, наявна в естетико-мис-
тецтвознавчому просторі від часів Арістотеля.

Імовірно, керуючись певними особистісними причинами (їх 
сутність нам невідома), Р. Дж. Колінгвуд неодноразово поверта-
ється до ідеї «подвійного зображення», включаючи в її контекст 
не лише професійний досвід різних митців, а й низку питань 
дотичних до манери зображення в живописі. Виокремимо на-
ступний фрагмент з розмислів Р. Дж. Колінгвуда: «…клієнт, що 
купує картину з зображенням полювання на лисиць, купує її не 
тому, що на ній представлена конкретна мисливська ситуація. 
Він купує її тому, що вона зображає деяке явище такого роду» 
(117, 54). Художник, який створює «деяке явище такого роду», 
свідомо «робить» полювання типовим, що Арістотель називав 
«універсальним» або «всезагальним».

На нашу думку, слід враховувати, що Р. Дж. Колінгвуд до-
волі послідовно відстоює значення «узагальненого зображен-
ня», що веде до «типізації» матеріалу, з яким працює митець. 
Своєю чергою «типізація», з одного боку – потужний чинник 
реалістичного мистецтва, а з іншого – «руйнівник» романтизму, 
специфічна сутність якого будується на «індивідуалізованому» 
баченні й відтворенні світу.



256

Вочевидь полеміка з Дж.  Раскіним у «Принципах мисте-
цтва» має самоцінний характер, адже беззастережний автори-
тет цього мистецтвознавця фактично не спонукав сучасників до 
критичного осмислення його ідей. Натомість Р. Дж. Колінгвуд, 
спростовуючи окремі тези Дж. Раскіна, зауважує наступне: він 
«…думав, що узагальнене зображення ніколи не народить хо-
рошого мистецтва. Він не мав рації. Узагальнене зображення 
може стати справжнім мистецтвом і не тому, що це зображення, 
і не тому, що воно узагальнене, а тільки тому, що, якби до нього 
взявся справжній художник, він зміг би підняти його до рівня 
справжнього мистецтва» (117, 54).

Принагідно наголосимо, що Р. Дж. Колінгвуд цілком свідо-
мо експлуатує поняття «справжній», навіть всупереч стилістиці 
викладу матеріалу: «справжній художник», «справжнє мисте-
цтво». Імовірно, подібні наголоси мають для нього принципове 
значення, оскільки науковець говорить про існування «не- мис-
тецтва» чи «поганого мистецтва», що створюють «не-справжні» 
художники. Однак такий принцип «побудови» концепції при-
родно вимагає чіткого розмежування «плюсів» і «мінусів».

Занурюючись у проблеми англійського живопису, Р. Дж. Ко-
лінгвуд наголошує, що навіть Дж. Раскін зміг побачити потенціал 
«узагальненого зображення», коли предметом дискусії виступи-
ла творчість Джозефа Меллорда Вільяма Тернера (1775–1851) – 
видатного англійського живописця, гравера, популяризатора 
мистецтва, який хоч і належав до романтизму, проте постійно 
«розмивав» його межі, створюючи власний стиль. Саме тому су-
часники живописця кваліфікували більшість з його полотен як 
«повітряні марення, написані підфарбованою парою» та назива-
ли, за твердженням американського мистецтвознавця Х. В. Ян-
сона, «віртуозом Піднесеного».

Теоретичні помилки Дж.  Раскіна, на глибоке переконання 
Р.  Дж.  Колінгвуда, були наслідком загальної орієнтації англій-
ського романтизму ХІХ  століття, «що намагався вилучити 
з мистецтва «всезагальне» задля того, аби відмежуватися від 
інтелекту, вплив якого на мистецтво, як тоді вважалося, робить 
його холодним, не емоційним, а тому і не художнім» (117, 54).



257

На нашу думку, своєрідним камертоном полеміки двох непе-
ресічних діячів англійської гуманістики «Раскін – Колінгвуд» ви-
ступив Тернер  – одна з найпотужніших постатей у тогочасному 
культурному просторі Англії. Художні нахили Тернера виявилися 
доволі рано, коли син перукаря став учнем школи живопису при 
Королівській академії мистецтв, а вже у п’ятнадцять років на про-
фесійній виставці експонувалася його перша акварель. Під час нав-
чання юнак захопився олійним живописом, а пізніше став досить 
відомим ілюстратором творів Дж. Байрона та В. Скотта. Оскільки 
Тернер відвідав Францію, Швейцарію та Італію, він досить добре 
знав основні тенденції розвитку європейського живопису, проте 
обрав власний шлях, поступово створюючи самобутній стиль.

У 1802 році 27-річного Тернера обирають академіком. За 
свідченнями сучасників, пізніше він не лише викладав історію 
та теорію живопису, а й використовував першу-ліпшу можли-
вість для популяризації цього мистецтва. Широкого розголосу 
набула практика проведення ним «майстер-класів» у лондон-
ських музеях, коли будь-який відвідувач мав змогу стежити за 
творчим процесом відомого живописця.

Свою творчість Тернер розпочинав як прихильник романтизму 
і цю естетико-художню спрямованість він зберіг, коли працював 
над картинами пейзажного жанру. Однак естетика романтизму, що 
«будувалася» на використанні емоційно-почуттєвої природи гля-
дача, далеко не завжди влаштовувала Тернера. Низка його поло-
тен, зокрема «Пожежа у палаті лордів і палаті общин 16 жовтня 
1834 року»  – це зіткнення людини зі стихією, де «чуттєвість» 
у втіленні шаленства вогню очевидна. Проте так само очевидним 
є й інше – людина, яка здатна його приборкати. У такому разі раці-
ональність урівноважує чуттєвість, «розчиняючи» цілісність засад 
романтизму. Можна припустити, що як свідок пожежі живописець 
повною мірою пережив означені емоційні стани.

Важливий етап у творчості Тернера починається від 40-х ро-
ків ХІХ століття, коли він, по-перше, потрапляє під вплив трак-
тату Гете «Вчення про колір», а по-друге – створює нову форму 
живопису, завдяки якій світло і фарби наближують полотно до 
певної форми абстракції. Французький мистецтвознавець Вен-



258

сан Броквьєль назвав це «геніальним прийомом»: «Мистецтво 
Тернера межує з ірреальністю, з відсутністю форми». Поділяю-
чи думку В. Броквьєля, фахівці вважають, що живопис Тернера 
був створений на натуралістичних спостереженнях, які втіли-
лись у виблискуючі та вихороподібні композиції. Він викори-
став могутність кольору, його емоційну силу, аби перетворити 
пишнобарвність у головний інструмент виразності».

Слід зазначити, що в оцінці Броквьєля зафіксовано вельми 
показовий момент, що пройшов повз увагу інших мистецтвоз-
навців, а саме: поєднання у творчості Тернера «ірреального» 
і «натуралістичного». Хоча при першому наближенні воно є па-
радоксальним, на індивідуально-творчому виявилося можли-
вим у полотнах геніального живописця.

Наразі зазначимо, що Р.  Дж.  Колінгвуд вважав спадщину 
Тернера символічною межею перетнувши яку, англійські й те-
оретики, і практики живопису почали по-новому ставитися до 
«інтелекту», що разом з «чуттєвістю» здатний створювати новий 
художній простір. На противагу романтикам Р. Дж. Колінгвуда 
не цікавить ситуація, коли митця та глядача об’єднує фактор 
емоційно-чуттєвого начала і в процесі створення, і в процесі 
сприймання мальовничого полотна.

«Анатомуючи» історію англійського живопису та накреслю-
ючи можливі майбутні кроки представників цього виду мисте-
цтва, Р. Дж. Колінгвуд аргументує паритет «інтелект – почуття». 
Спираючись на це, вважає він, будь-який художній твір починає 
виступати як єдність численних зрізів, кожний з яких повинен 
мати, наскільки це можливо, чітке визначення, а саме: «справжнє 
мистецтво», «не-мистецтво», «погане мистецтво», «мистецтво як 
теорія», «мистецтво як практика», «мистецтво як психологічний 
подразник», «мистецтво як вираження», «мистецтво як мова».

Слід також враховувати, що окрім заявлених зрізів, сукуп-
ність яких і дає змогу відновити «мистецтво як цілісний фе-
номен», Р.  Дж.  Колінгвуд значну увагу приділяє структурним 
елементам художнього твору, з одного боку, ми це показали 
у попередніх розділах монографії, вибірково ставлячись до від-
працьованих у просторі естетико-мистецтвознавчої теорії еле-



259

ментів, а з іншого – скрупульозно перелічуючи професійно-ре-
місничі елементи живопису, наголошуючи на значенні форми, 
змісту, образу, композиції, техніки опанування площиною жи-
вописного полотна, можливістю оперувати поняттям «ритм» 
задля оцінки колірного вирішення картини.

Питання, на яких ми наголошуємо в процесі аналізу сутнос-
ті живопису, виступають складовою частиною естетико-мисте-
цтвознавчої теорії Р. Дж. Колінгвуда, що він хоча й аргументував 
переважно на досвіді англійського образотворчого мистецтва, 
проте не оминав увагою і ті принципово важливі процеси, які 
мали місце в динаміці розвитку європейського передусім фран-
цузького живопису.

Наша заувага стосується поняття «людина з вулиці», що 
в процесі колінгвудівських розмислів мало пояснити причи-
ни чи мотиви неоднозначного ставлення до конкретних творів 
мистецтва, які трапляються серед реципієнтів, так би мовити, 
різного ґатунку. Пояснюючи свою позицію, Р.  Дж.  Колінгвуд 
звертається до, за його виразом, «справжньої революції», що 
сталася наприкінці ХІХ століття у французькому живописові.

Зважаючи на означене, автор «Принципів мистецтва» до-
лучає до аналізу творчість видатного постімпресіоніста Поля 
Сезанна (1839–1906), який неоднозначно оцінюючи надбання 
імпресіоністів, «поставив собі за мету «зробити з імпресіонізму 
щось міцне й довговічне, як музейне мистецтво».

На думку Хорста Вольдемара Янсона (1913–1982)  – відо-
мого американського історика живопису, П.  Сезанн блискуче 
виконав поставлене завдання створивши стиль «позначений 
архітектурною монументальністю, водночас насичений рухом, 
проте напруга пом’якшена волею митця, нестримність сил при-
роди приведена до рівноваги».

З позицією Х.  В.  Янсона суголосна і думка В.  Броквьеля, 
який детально аналізуючи творчий процес, що супроводжував 
створення сезаннівської картини «Гора Сент-Віктуар з великою 
лінією» (1887), зазначає: «Фактура картини багата то тонкими, 
то густими мазками. Сезанн не змішує кольори: широкі смуги 
перетинаються з тонкими лініями, створюючи модуляцію тонів 



260

й складну структуру полотна». Окрім означеного, В. Броквьєль 
захоплено пише про динамічність пейзажу, яка «співіснує 
зі зв’язаністю задуму, де кожна деталь займає своє місце». Мис-
тецтвознавець звертає особливу увагу на «гармонію» полотен 
Сезанна, яка, на його думку, сама себе вибудовує зсередини». 
Серед найкращих робіт П. Сезанна, що містять і художнє і тео-
ретичне навантаження, В. Броквьєль виокремлює «Автопортрет 
у білому тюрбані» (1878–1880), «Яблука й апельсини» (1899), 
«Великі купальниці» (після 1900).

На нашу думку, позицію двох мистецтвознавців до науко-
вих розвідок яких ми звернулися, міг би повністю підтрима-
ти й Р.  Дж.  Колінгвуд, хоча він «використав» творчість Сезанна 
у дещо іншому контексті. Так, англійський науковець наголошує, 
що живопис традиційно сприймався як «зорове мистецтво», а це 
означає, що акцентується потенціал «нижчої чуттєвості», яка ро-
бить живопис предметом теоретичного аналізу на рівні «низової 
естетики». Принагідно артикулюємо, що за часів Р. Дж. Колінгвуда 
поняття «низова естетика» ще не було обґрунтоване і воно з’явить-
ся в теоретичному обігу лише на межі XX–XXI століття. Торка-
ючись такого суперечливого питання як «зоровий чи не зоровий 
характер живопису», Р.  Дж.  Колінгвуд міг оперувати поняттями 
«чуття», «зовнішні або вроджені» почуття, проте він цього не ро-
бить, оскільки не вважає живопис «зоровим мистецтвом».

Наразі Р.  Дж.  Колінгвуд спростовує «чисто» мистецтвоз-
навчу позицію наголошуючи, що «живопис ніколи не може 
бути зоровим мистецтвом. Людина пише руками, а не очима. 
Доктрина імпресіоністів про те, що писати треба світло, була 
чистим педантизмом, який не зміг зруйнувати поневолених ху-
дожників лише тому, що вони залишилися художниками всупе-
реч своїй доктрині – залишилися людьми ручної праці, людьми, 
які виконували роботу пальцями, зап’ястками, плечима і навіть 
(оскільки вони ходили студією) ногами» (117, 138–139).

Окреслюючи найбільш вагомі тези Р. Дж. Колінгвуда щодо спе-
цифіки живопису і ролі цього виду мистецтва в культурному жит-
ті європейців, не можна оминути образ «людина з вулиці», що на 
межі ХІХ–XX століття, на думку англійського науковця, ніс вкрай 



261

важливе смислове навантаження. В означеній ситуації найкращим 
чином проявив себе експериментальний живопис Сезанна, оскіль-
ки саме він був першим, хто примусив своїх сучасників відійти 
від сприймання живопису як «зорового мистецтва», створивши та-
ким чином для «людини з вулиці» досить складну ситуацію: вона 
(«людина з вулиці» – М.Т.) сприймає художній твір лише в межах 
традиції, спираючись при цьому на сталі канони.

Відтак Р.  Дж.  Колінгвуд вважає за необхідне наголосити: 
«Сучасні художники, що засвоїли принципи Сезанна і зробили 
з них правильні висновки пішли далі – перспектива теж зникла 
(це викликало величезне незадоволення «людей з вулиці», які 
тримаються за площину картини так само неусвідомлено й га-
рячково, як утопленик за соломинку)» (117, 139). Завершуючи 
процитовану нами думку, Р. Дж. Колінгвуд з гіркою іронією на-
голошує: «Людина з вулиці думає, що все це відбулося тому, що 
ці ледарі не вміють малювати. Так само можна було б думати, 
що молоді люди з Королівських повітряних сил носяться у небі 
тому, що не вміють ходити» (117, 139).

Інтелектуальна та емоційно-почуттєва убогість «людей з ву-
лиці» примусила Р. Дж. Колінгвуда зацікавлено поставитися до 
проблеми місця і ролі митця в суспільстві, що окреслюється ним 
у кількох напрямах: «аудиторія як тямущий партнер», «аудиторія 
як співробітник», «художник та його аудиторія». Слід наголоси-
ти, що виокремивши ці напрями дослідження, учений не вклю-
чає їх у більш загальну й теоретично вагому проблему сприйман-
ня художнього твору, лише строкато торкаючись її у підрозділі 
«Створення картини і її споглядання» (117, 275-277).

Наразі артикульована нами «строкатість» аж ніяк не затьма-
рює для Р. Дж. Колінгвуда значущості питань, що є похідними 
від «створення» та «сприймання» живописного полотна. Мате-
ріал короткого підрозділу, на який ми послалися, «будується» 
навколо принципово важливого запитання, що теоретик вису-
ває живописцеві: «Чи зображуєте ви цей предмет задля того, 
аби дати можливість іншим людям (та й самому собі в майбут-
ньому) відчути те естетичне переживання, яке і поза будь-яким 
живописом ви отримаєте від споглядання цього предмета, чи 



262

ж ви пишете його зображення тому, що сам естетичний досвід 
розвивається й означається у вашій свідомості тільки в процесі 
написання картини?» (117, 275).

Р.  Дж.  Колінгвуд переконаний, що будь-який живописець, 
який розуміє про що йдеться, обере другу частину запитання, 
тобто підтвердить, що тільки працюючи над полотном, він зба-
гачує власний естетичний досвід і розвиває його, динамізуючи 
особистісні спостереження й переживання від споглядання «чо-
гось», що знаходиться поза картиною і власне мотивує її появу. 
Вочевидь, Р.  Дж.  Колінгвуду замало такої відповіді живописця 
й він дещо ускладнює ситуацію, примушуючи його (живописця) 
зізнатися в наступному: «Речі зображують для того, аби їх розди-
витися. Люди, які не займаються живописом, цьому природно не 
повірять – це буде для них занадто принизливо» (117, 276).

Така «принизливість» виникає тому, що реципієнтам з яко-
юсь освітою, які вважають, що мають смак завжди здається, що 
вони бачать стільки ж, скільки й художник, просто вони не воло-
діють його «технічними можливостями». Свої розмірковування 
щодо різниці між «сприйманням» та «створенням» Р. Дж. Ко-
лінгвуд завершує несподіваним висновком: «…хороший худож-
ник – і це вам скаже кожний хороший художник – зображує речі 
саме тому, що поки він їх не напише, він ще не знає на що вони 
схожі» (117, 276). Хоч і опосередковано, проте Р. Дж. Колінгвуд, 
з одного боку цим висновком спростовує значення «мімезису», 
а з іншого – підіймає роль «процесу створення» на такий висо-
кий рівень, з яким «процесу сприймання» важко конкурувати.

На нашу думку, деяке нехтування Р. Дж. Колінгвудом про-
блемою сприймання художнього твору, що має як мистецтвоз-
навчий, так і естетико-психологічний аспекти, пояснюється 
низкою об’єктивних причин. Одну з них ми вбачаємо у фак-
ті активного розвитку авангардистського руху, яким позначені 
перші десятиліття XX століття. 

Р. Дж. Колінгвуд – сучасник процесу становлення авангардизму 
від «фовізму» до «сюрреалізму» не міг не знати, що одна з найсу-
перечливіших проблем з якою зіткнулися і фовісти, і кубісти, і су-
прематисти, й абстракціоністи, і сюрреалісти – це питання сприй-



263

мання їхньої творчості. Зрозуміло, напрями авангардизму, кожний 
окремо і всі сукупно, свідомо зруйнували ті засади, спираючись на 
які «вибудовувалася» уся традиційна система контактів митця та 
реципієнта: перший чітко відтворював вимоги «мімезису», наслі-
дуючи об’єктивну дійсність, а другий – легко її «впізнавав».

У «Принципах мистецтва» досить детально реконструюється 
означена система і з позиції митця, і з позиції реципієнта. Погляд 
першого подається у монографії наступним чином: «Художник 
вкладає у своє бачення предмета значно більше ніж людина, яка 
просто дивиться на цей предмет. Окрім того, художник вкладає 
у власний досвід усю свідомо виконану діяльність живописця. 
Природно, що й отримати із цього досвіду художник може знач-
но більше. Цей додаток становить суттєву частину того, що він 

“втілює” або “занотовує” у своїй картині» (117, 279).
Означена ситуація з позиції реципієнта, вважає Р.  Дж.  Ко-

лінгвуд, має дещо інакший вигляд: «…картина, коли на неї ди-
виться хтось сторонній, або сам художник з часом породжує 
у ньому (ми не ставимо запитання як) чуттєво-емоційні чи пси-
хічні переживання, що піднімаючись зі сфери вражень до рівня 
ідей свідомості глядача, перетворюються на спільний досвід 
уяви, ідентичний досвіду уяви митця» (117, 280).

До такої загальної тези автор «Принципів мистецтва» ро-
бить досить симптоматичний додаток: «Цей глядацький досвід 
не повторює відносно бідний досвід людини, яка просто ди-
виться на предмет; він повторює значно багатіший і високоор-
ганізований досвід людини, яка не тільки дивиться на предмет, 
але й створює його відображення» (117, 280).

Система «митець  – реципієнт», яку аналізує англійський 
історик науки, роблячи цілком слушні висновки, переконливо 
діяла щодо класичного мистецтва. Стосовно ж творів авангар-
дистського спрямування, яке заявило про себе від першого де-
сятиліття XX століття, ситуація докорінно змінилася. Авангар-
дизм, відмовившись від мімезису, зруйнував і класичну модель 
«створення – сприймання» художнього твору.

Не зайнявши чіткої позиції стосовно авангардизму, у моно-
графії «Принципи мистецтва» Р.  Дж.  Колінгвуд побіжно комен-



264

тує лише сюрреалізм – теоретик лишив на маргінесах і проблему 
сприймання художнього твору. Це, вочевидь, слід оцінити як неда-
лекоглядність Р. Дж. Колінгвуда, оскільки впродовж минулого сто-
ліття саме феномен «сприймання» привернув увагу численних фа-
хівців з питань естетики, психології та теорії мистецтва. З огляду 
часу проблема сприймання мистецьких творів сформувалася як 
така, що не лише відкриває можливість діалогу «митець – реципі-
єнт», а й у конкретних межах корегує «входження» в культурний 
простір принципово нових мистецьких напрямів. Саме в такому 
контексті викликає інтерес стаття Д. Кучерюка «Сприйняття мис-
тецтва в культурно-історичному контексті» (1997), на сторінках 
якої аргументовано значення такої константи як «культурно-істо-
ричний контекст», що є наголосом на, умовно кажучи, «конкрет-
ності» людини долученої до процесу сприймання.

На нашу думку, формально-логічна структура «конкретність 
людини» містить доволі об’ємний зміст, оскільки дає можливість 
уявляти людину певного історико-культурного етапу, яка належить 
до якоїсь території, має той чи інший рівень як освіти, так і обі-
знаності в такому виді мистецтва як живопис. До цього доціль-
но додати її індивідуальні обриси, а саме: соціальний статус, вік, 
стать, національність. Усе означене робить правомочною не лише 
позитивну оцінку запропонованої Д. Кучерюком теоретичної орі-
єнтації щодо виявлення специфіки сприймання, а й необхідності 
враховувати формально-логічну структуру «конкретність людини» 
як чинник культурологічного аналізу. Це, на наше глибоке переко-
нання, збагатить дослідницькі засади «біографічного методу».

Оминувши увагою проблему сприймання художнього твору, 
Р. Дж. Колінгвуд висловив чимало раціональних ідей щодо ролі 
митця в умовах ХІХ–XX  століття. Так, він констатує принци-
пові зміни, що відбулися у розумінні постаті митця: від кінця 
XVIII століття сформувалася тенденція його оцінки як «генія», 
що за словами Р. Дж. Колінгвуда, «розвивалась упродовж усього 
ХІХ, породжуючи ворожі стосунки … між художником та ауди-
торією» (117, 283).

Означена Р. Дж. Колінгвудом «тенденція» завершується на 
межі ХІХ–XX  століття, демонструючи новий тип ставлення 



265

«аудиторії» до митця, а саме: «Художники вже менш схильні 
приймати зверхні пози і можна помітити, що навіть порівняно 
з художниками попереднього покоління вони охочіше сприйма-
ють свою аудиторію в ролі співробітника» (117, 283).

У процитованому фрагменті ключовим, на нашу думку, 
є слово «співробітник», що переконливо демонструє автор-
ський характер колінгвудівської позиції як в теоретичному, 
так і в термінологічному аспектах. Проте очевидним є і те, що 
англійський науковець вживши поняття «співробітник» показав 
ціль, яка має спонукати до дії, оскільки аудиторія повинна була 
б бути «співробітником», але не стала ним навіть на межі XX–
XXI століття, бо існує значний прошарок тих, хто байдужий до 
мистецтва і тих, хто занадто не однорідний за своєю освітою чи 
смаками. У розмислах Р. Дж. Колінгвуда є чимало ідей, які слід 
вважати мріями непересічного науковця, проте і це містить, так 
би мовити, «пророчу цінність».

Приділяючи значну увагу «аудиторії», яка підтримуючи чи 
заперечуючи роботу художника, наділяє себе функціями судді 
Р. Дж. Колінгвуд ніяк не фіксує у цьому процесі постать профе-
сійного «критика», думка котрого часто-густо підтримує митця, 
обґрунтовуючи при цьому цілу низку претензій до «аудиторії», 
звинувачуючи її у чи то низькому рівні художньої освіти, чи то 
у відсутності розвиненого смаку.

Принагідно наголосимо, що Р. Дж. Колінгвуд ще працюючи 
над «Принципами мистецтва», мав можливість познайомитися 
з ідеєю «авторського» мистецтва, одним з чинників якого було 
визнання права художника на власне бачення, що випереджає 
рівень естетико-художнього розвитку «аудиторії». У перші де-
сятиліття XX століття суто «авторськими» вважалися пошуки 
окремих кінематографістів і живописців-авангардистів, а кри-
тика, яка підтримувала експерименти митців «авторської» орі-
єнтації, виступала в ролі своєрідного «перекладача», роз’ясню-
ючи «аудиторії» смисл творчих пошуків новаторів.

Р.  Дж.  Колінгвуд не торкаючись проблеми «авторського» 
мистецтва визнає, що кожний художник має «зміцнювати» себе 
щодо переконання у власній творчій правоті, адже ніхто не ба-



266

жає собі переживань з приводу неприйняття результатів своєї 
творчості.

В означеному контексті Р. Дж. Колінгвуд фіксує досить спе-
цифічну якість «естетичного переживання» як його «певний 
обтяжливий елемент», так і «бажання відмовитися від подіб-
них переживань» (117, 284). Введення в теоретичний ужиток 
тези про можливу наявність «обтяжливого елемента» в «ес-
тетичному переживанні» є з одного боку, науковою новизною 
естетичної концепції Р. Дж. Колінгвуда та потужним чинником 
у процесі аналізу як авангардизму, так і постмодернізму, а з ін-
шого – може виступити підґрунтям для перегляду виправдано-
сті традиційної інтерпретації «естетичного переживання» ви-
ключно в позитивній системі почуттєвих реакцій людини.

Внаслідок подібної постановки проблем сприймання худож-
нього твору й шляхів взаємодії митця з аудиторією, англійський 
науковець наділяє функціями «судді» самого художника, який «на 
цьому шляху зміцнює себе самого, оскільки можливі невдачі обра-
жають його не в особистісному самозакоханні, а в його судженні, 
що стосується розумності роботи, яку він виконав» (117, 284).

Слід визнати, що майже ніхто з сучасників Р. Дж. Колінгву-
да не приділяв такої уваги проблемі взаємодії митця і реци-
пієнта, задля якого він працює як це зробив автор «Принципів 
мистецтва». У цьому дослідницькому аспекті вчений значно ви-
передив свій час, адже лише наприкінці XX століття буде вису-
нута теза щодо включення постаті реципієнта, який «сприймає» 
художній твір в наявні моделі етапів творчого процесу.

Положення на якому ми наголосили було, так би мовити, 
«вкинуте» в дослідницький простір, аби активізувати як есте-
тико-мистецтвознавче та психологічне коло питань, пов’язаних 
з дією принципу «non – finitо», як щодо художнього твору, так 
і аналізу проблеми сприймання мистецтва. На нашу думку, ці 
предмети теоретичного аналізу до сьогодні залишаються від-
критими й потребують подальшої науково-теоретичної уваги.



267

4.3.2. Музика як індивідуальний тип творчості

Серед видів мистецтва, що в професійному аспекті заці-
кавили Р. Дж. Колінгвуда опинилась і музика, яку традиційно 
розглядають у контексті індивідуального типу творчості. У мо-
нографії «Принципи мистецтва» англійський науковець спро-
бував поєднати два аспекти: з одного боку, «вписав» музику 
в логіку аналізу інших теоретичних проблем, при цьому давши 
їй як виду мистецтва вкрай стислу характеристику, а з іншого – 
персоналізував процес музичної творчості, артикулювавши на 
спадщині Баха, Генделя, Моцарта, Бетховена, Вагнера.

Оскільки Р.  Дж.  Колінгвуд не вважав за необхідне охарак-
теризувати музику як вид мистецтва, нам видається важливим 
запропонувати, так би мовити, офіційне визначення цього виду, 
відштовхуючись від якого буде зрозумілішим той вибірковий ін-
терес до музики, що продемонстрував теоретик: «Музика – (від 
грецьк. musike – мистецтво муз) вид мистецтва, в якому художні 
образи формуються за допомогою звуків і який характеризуєть-
ся особливо активним та безпосереднім впливом на внутрішній 
світ людини».

На нашу думку, загальне визначення музики як виду мисте-
цтва потребує наступної деталізації: 

1.  Слід наголосити, що звук хоч і виступає підґрунтям як 
образності, так і виразності музики, позбавлений смислового 
навантаження слова (література) та не фіксує «зримих картин» 
навколишньої дійсності (живопис).

2.  Окреслюючи «за» і «проти» звуку, необхідно врахову-
вати, що вухо – носій звуку разом із зором, дотиком та нюхом 
є вродженим чуттям, завдяки якому в процесі соціалізації лю-
дини формується почуття, що визначає згодом вид мистецтва – 
музику. Відповідне фіксується і з іншими чуттями, де зір стає 
підґрунтям живопису, дотик трансформується у сприймання 
форми, а нюх – у сучасну гастику.

3.  Музика належить до мистецтв зі складною внутрішньою 
структурою, маючи, з одного боку, такі компоненти музичної 



268

форми як мелодія, композиція, ритм, поліфонія, гармонія, а з ін-
шого – такі жанри, як симфонія, опера, соната, сюїта.

У контексті означеного особливого коментування потребує 
твердження про приналежність музики до індивідуального типу 
творчості, оскільки й оперу і симфонію виконує колектив співаків 
чи музикантів. На перший погляд, у заявлених твердженнях є пев-
на суперечність. Проте це лише на перший погляд, оскільки власне 
процес творчості визначається однією людиною – композитором, 
який є автором усіх музичних творів незалежно від жанру, в якому 
вони «подаються» чи манери інтерпретації, що визначається інди-
відуальністю виконавця та рівнем його професіоналізму.

Що ж стосується співаків чи музикантів, наразі наголосимо, 
що вони є виконавцями та інтерпретаторами композиторської 
творчості. Існує думка, яку відстоюють деякі музикознавці та 
естетики про доцільність, окрім колективного та індивідуально-
го типів творчості, ввести в ужиток самостійний виконавський 
тип. Однак ця ідея існує як авторська й офіційно не підтримана 
фахівцями, хоча видається цілком логічною.

У довідковій літературі виконавське мистецтво кваліфіку-
ється як «особлива сфера художньо-творчої діяльності, в якій 
матеріалізуються твори “первинної” творчості, записані пев-
ною системою знаків і призначені для переводу в той чи інший 
матеріал». У музиці таким «матеріалом» виступає нотний папір, 
на якому композитор записує мелодію. Водночас виконавське 
мистецтво позначене правом його представників на «інтерпре-
тацію – (від лат. interpretatio – тлумачення, роз’яснення) необ-
хідний елемент процесу художньої творчості й сприймання тво-
ру мистецтва».

Слід враховувати, що інтерпретація, яка «супроводжує» 
творчий процес у виконавських мистецтвах, відкриває шлях до 
співтворчості, наприклад, композитора і піаніста, драматурга 
і актора. Оскільки інтерпретаторів може бути безліч це означає, 
що кожний виконавець привносить в один і той самий компо-
зиторський чи драматургічний задум щось нове, що обумов-
люється рівнем підготовки піаніста чи актора, властивою йому 
манерою виконання, його віком та досвідом.



269

Зосередимо увагу на означених нами двох аспектах, які ці-
кавили Р.  Дж.  Колінгвуда в музиці як виді мистецтва. що на-
лежить до індивідуального типу творчості. Перший аспект пе-
редбачав визначення естетико-мистецтвознавчого теоретичного 
простору, в якому не стільки наявні власне музикознавчі питан-
ня, скільки їх осмислення має враховувати пізнавально-вихов-
ний потенціал музики. 

До означених питань Р. Дж. Колінгвуд відніс фіксацію музи-
ки в динаміці «мовних складностей», констатувавши спочатку, 
що «…різні мови не прив’язані до одного ж й того ж комплексу 
відчуттів», а це дає змогу припустити, що існують «відчуття, 
які не можна виразити» (117, 226). Якщо подібне припущення 
правильне, то на думку Р. Дж. Колінгвуда не існує ситуації, коли 
можна було б виразити «одне відчуття двома різними засоба-
ми»: «Це справедливо як для відношення між різними система-
ми мовлення, так і для відношень, що існують між усним мов-
ленням та будь-якими іншими формами мови» (117, 226).

До своїх загальних тверджень Р.  Дж.  Колінгвуд намагався 
приєднати феномен «емоцій», оскільки емоції різними мовами 
виявляються по-різному. До того ж людина, яка «висловлює 
емоції різними мовами», на думку Р. Дж. Колінгвуда, переживає 
різні почуття: англієць, який французькою намагається висло-
вити власні емоції, мусить «вжитися у відчуття француза».

Опрацьовуючи простір, в якому представлені «емоції», «від-
чуття», «мова» та «мовлення», Р.  Дж.  Колінгвуд вводить у тео-
ретичний ужиток поняття «емоційний хамелеон», що має ви-
ступати своєрідною межею між літературою (слово) та музикою 
(звук), демонструючи різний характер емоцій: «Музика – це мова 
одного роду, мовлення – іншого. Кожна з цих мов виражає те, що 
вона має виразити з абсолютною ясністю та точністю, однак те, 
що вони виражають – це емоції зовсім різних типів і кожна мова 
здатна виразити тільки відповідні їй емоції» (117, 226).

Залучивши музику в контекст питань, які Р. Дж. Колінгву-
ду видаються важливими в естетико-мистецтвознавчому зрізі, 
він не оминає і феномену «звуку», який передає усі коливання 
«емоційного хамелеона», а саме:



270

1.  Мелодія – це «…не щось уявне, а реальна послідовність 
звуків», однак врешті-решт справжню цінність має уявна ме-
лодія. Тобто та, що сформувалася в голові композитора і вкрай 
важливо, на думку англійського науковця, аби аудиторія слуха-
ла уважно, з розумінням, «реконструюючи для себе уявну мело-
дію, що існувала в голові композитора» (117, 134-135).

2.  Друга позиція, яку опрацьовує Р. Дж. Колінгвуд, на нашу 
думку, стосується професійних музикознавців, хоча він припу-
скає можливість, що під сформульовані ним вимоги потрапляє 
і пересічна аудиторія: «Слухаючи фортепіано ми знову ж зна-
ємо, що з суто технічних причин кожна нота має починатися 
із sforzando, а потім поступово згасати.

Однак уява дає нам змогу вичитувати з наших відчуттів щось 
зовсім інше». На нашу думку, вкрай важливо точно інтерпрету-
вати те «інше», що має на увазі Р. Дж. Колінгвуд: «Ми чуємо, як 
піаніст створює sostenuto, подібне до звуку труби. І справді, зву-
ки труби та фортепіано слухачі подекуди плутають». Подальші 
розмисли англійського теоретика торкаються практики «неспів-
звучності», які слухачі оминають «привчивши себе концентру-
вати усю увагу на тональності соль…» (117, 137).

3.  Теоретичні наголоси, що робить Р. Дж. Колінгвуд, з одно-
го боку, засвідчують його неформальну обізнаність з музикою, 
а з іншого, дають можливість виокремити вкрай важливу по-
зицію: «Почута нами музика – це не звук, що ми чуємо, а звук 
значною мірою підправлений уявою слухачів. Це саме справед-
ливо і стосовно інших мистецтв» (117, 138).

Слід визнати, що вживши поняття «емоційний хамелеон», 
Р. Дж. Колінгвуд мав на увазі саме «поняття», а не «метафору», 
оскільки це поняття прямо чи опосередковано, допомогло йому 
показати, так би мовити, модифікаційну спроможність звуку, 
використовуючи потенціал якого англійський науковець на по-
чатку XX століття привніс чимало нового в розуміння феноме-
нів «емоція» і особливо «уява».

Починаючи опрацьовувати теоретичну спадщину Р. Дж. Ко-
лінгвуда, ми зазначали, що монографія «Принципи мистецтва» 
складається з трьох книг, об’єднаних ідеєю естетико-мистецтвоз-



271

навчої сутності мистецтва загалом, та художнього твору зокрема. 
Концептуалізація музики як виду мистецтва й виявлення специ-
фіки дії у просторі музичних творів тих чинників, завдяки яким 
«будується» самобутність музичного мистецтва, розкривається 
Р.  Дж.  Колінгвудом у сьомому розділі «Справжнє мистецтво  – 
мистецтво як уява», що завершує зміст першої книги. Задля 
об’єктивної оцінки колінгвудівської концепції музики як виду 
мистецтва, доцільно представити його узагальнену позицію.

На нашу думку, сформулювавши цілком конкретне запитання 
«Що, наприклад, являє собою музичний твір?», Р. Дж. Колінгвуд 
не лише відповідає на нього, а й систематизує та узагальнює 
свою позицію. Так, він переконаний, що розглядаючи твір мисте-
цтва як вияв ремесла, «музичний твір виявляється послідовністю 
шумів, які можна почути». Якщо спиратися на думку «естети-
ків-психологів» чи «естетиків-реалістів», вони не змогли відій-
ти від такого визначення. Водночас Р. Дж. Колінгвуд припускає, 
що за умови оцінки музичного твору як справжнього мистецтва, 
«музична п’єса виявиться не чимось таким, що можна послухати, 
а таким, що здатне існувати лише в голові у музиканта». Зокрема 
Р. Дж. Колінгвуд переконаний, що до певної межі музична п’є-
са «має існувати виключно у голові музиканта (під цією назвою 
ми розуміємо, безперечно, як композитора так і його аудиторію), 
оскільки його уява постійно доповнює, виправляє і підчищає те, 
що він чує насправді» (117, 143-144).

Не слід оминати увагою й інші тези, в яких Р. Дж. Колінгвуд 
намагається артикулювати наступне:

а)  «…музика, якою в реальності насолоджується музикант 
як твором мистецтва, ніколи взагалі не чутна чуттєво або «на-
справді». Вона є чимось, що існує в уяві»;

б)  приймаючи першу тезу доцільно погодитися і з другою, 
тобто визнати, що це «не уявний звук» … це «уявний досвід 
спільної діяльності»;

в)  «…відтак твір мистецтва  – це спільна діяльність, яка 
сприймається, або усвідомлюється завдяки використанню уяви» 
(117, 144).



272

Віддаючи належне Р. Дж. Колінгвуду як визнаному естетику 
і теоретику мистецтва, погодитися й беззастережно прийняти 
його позицію не є можливим. Як науковець він зробив чима-
ло корисного, розширюючи знання своїх сучасників стосовно 
«емоцій» та «уяви». Однак зведення твору мистецтва до «уяви», 
сприймається дискусійним і, на нашу думку, цілком справедли-
во, що таке твердження не закріпилося в європейському науко-
вому просторі. Однією з причин дискусійності цієї тези є психо-
логічна сутність «уяви». Якщо прийняти колінгвудівську ідею, 
відбувається трансформація мистецтва у простір вимог психо-
логічного знання, що деформує природу мистецтва, помітно 
руйнуючи властиві йому естетико-мистецтвознавчі засади.

Важко прийняти й тезу щодо ототожнення як постаті ком-
позитора,так і специфіки його творчості з аудиторією у процесі 
сприймання музичного твору. Вочевидь, Р.  Дж.  Колінгвуд ціл-
ком закономірно стверджує, що композитор спочатку «уявляє» 
мелодію, а лише потім фіксує її на нотному папері. Однак по-
годитися з тим, що «аудиторія», структура вкрай складна й нео-
днорідна, може мати якусь спільну «уяву» з композитором, ви-
дається доволі суперечливим.

Принагідно наголосимо, що намагання Р.  Дж.  Колінгву-
да вважати й звук, і шуми «уявними», оскільки оперувати 
ними допомагає «спільний досвід» накопичений «композито-
ром  – аудиторією», також видаються нам штучними: музика, 
як і будь-який інший вид мистецтва, з одного боку не має по-
стійної, незмінної аудиторії на «уяву» якої міг би орієнтуватися 
митець, а з іншого – те формулювання питання, яке пропонує 
англійський науковець, не враховує різниці між «створенням» 
і «сприйманням» мистецтва. 

Вже зазначалося, що інтерес Р.  Дж.  Колінгвуда до музики 
ґрунтується як на з’ясуванні співвіднесеності музики з мисте-
цтвознавчим контекстом інших мистецтв, так і на персоналізо-
ваному розгляді музичної творчості. Проаналізувавши перший 
зріз теоретичного інтересу Р. Дж. Колінгвуда до музики, доцільно 
перейти до другого, який «розгортається» в контексті проблеми 



273

«Співробітництво між художниками» – VII підрозділ XIV розділу 
«Книги III» – завершальної частини «Принципів мистецтва».

Проблема співробітництва між художниками ніколи не 
була пріоритетною у контексті широкого кола питань, пов’я-
заних із з’ясуванням специфіки процесу художньої творчості. 
Р. Дж. Колінгвуд, актуалізуючи це питання, мав на увазі не її 
суто людський аспект, хто з ким товаришував чи навпаки, а саме 
художній: вплив творчої манери одного митця на іншого та сві-
доме запозичення чи то тематичної спрямованості твору, чи то 
шляхів опрацювання складного сюжету. «За» і «проти» озна-
ченої проблеми Р.  Дж.  Колінгвуд показав на прикладі музики, 
залучивши до аналізу творчість англійського (Т.А. Арн), ав-
стрійського (В.А. Моцарт) та німецьких (Й.С. Бах, Г.Ф. Гендель, 
Л. ван Бетховен, Р. Вагнер) композиторів.

Теза від якої відштовхувався англійський науковець, розпо-
чинаючи розгляд заявленої ним проблеми, була наступна: «Ін-
дивідуалізм наполягає на тому, що робота справжнього худож-
ника абсолютно “оригінальна”, тобто являє собою виключно 
його роботу, без участі будь-яких інших «творців прекрасного» 
(117, 288). Деталізуючи свою думку, Р.  Дж.  Колінгвуд наголо-
шує: «Виражені ним емоції мають бути виключно його власни-
ми, це ж стосується і засобів їх вираження» (117, 288). Надалі 
філософ стверджує, що реальний стан речей настільки відріз-
няється від такого уявлення, що люди, які поділяють цю упере-
дженість, переживають стан справжнього шоку.

Ґрунтовний історико-культурний аналіз показує, що принайм-
ні в класичних літературних творах, принцип запозичення чітко 
простежується від «п’єс Шекспіра, в особливості це стосується 
трагедії “Гамлет”». З долею іронії англійський теоретик зауважує, 
що саме «”Гамлет” дає безмежний простір для прихильників са-
мовираження, оскільки цей славетний твір являє собою лише пе-
рероблення п’єс інших авторів, уривків з Голіншеда, «Порівняль-
них життєписів Плутарха або цитат з Gеsta Romanorum» (117, 288).

Р. Дж. Колінгвуд не обмежується драматургією, а реконструює 
практику запозичень в історії музики. Точкою відліку у цьому про-
цесі він вважає творчість англійського композитора Томаса Авгу-



274

стіна Арна (1710–1778), який здобув популярність завдяки пісні 
«Владарюй, Британія», що вважалася неофіційним гімном країни.

Широке визнання Т.А. Арну принесла музика, яку він ство-
рював для театральних вистав, що представляли глядачам п’єси 
Вільяма Шекспіра, Генрі Філдінга, Артура Мерфі. Англійська 
критика 40-70-х років XVIII століття вважала музику Арна важ-
ливим чинником успіху театральних постановок конкретних 
драматургів. Окрім цього, Арн відомий як автор двох ораторій – 
«Авель» (1744) та «Юдіф» (1761).

За твердженням Р. Дж. Колінгвуда, музика Т.А. Арна була 
досить популярною на європейських теренах. Саме це і пояснює 
той факт, що у творах німецького композитора Георга Фрідріха 
Генделя (1685–1759), за спостереженням Р. Дж. Колінгвуда, пе-
реписані цілі такти з Арна. Запозиченнями займався і Людвіг 
ван Бетховен (1770–1827): «Скерцо» з Симфонії до мінор Бет-
ховена починається відтворенням «Фіналу» з Симфонії соль мі-
нор Моцарта, трансформованим в іншу тональність» (117, 288).

У поле зору Р. Дж. Колінгвуда потрапляють і приклади запо-
зичень в живописі, зокрема він концентрує увагу на творчості 
Дж.  Тернера. У попередньому підрозділі монографії ми пока-
зали, з яким пієтетом ставилися сучасники митця до його по-
лотен. Р. Дж. Колінгвуд також, що ми вже наголосили, високо 
оцінює творчий доробок непересічного живописця. Проте це 
не заважає йому визнати властиву Тернеру «любов» до вико-
ристання виразних фрагментів з творів Клода Желле Лоррена 
(1600–1682)  – видатного французького живописця та гравера, 
визнаного майстра класичного пейзажу, твори якого зберіга-
ються сьогодні в провідних європейських музеях.

Відштовхуючись від постаті К.  Ж.  Лоррена, яскраво ви-
світлюється ще один аспект «запозичення  – співробітництва», 
а саме: упродовж 1617–1621 років Лоррен жив у Неаполі, навча-
ючись у Готфріда Вельса і Агостіно Тассі. Останній був учнем 
славетного представника нідерландського романтизму Пауля 
Бріля (1554–1626). Наразі постає питання: у зв’язку з «випадком 
Лоррена» чи не варто включити у контекст проблеми «співробіт-



275

ництва» таку константу, як «вчителі видатних митців», та актуа-
лізувати аналіз руху «традиція – спадкоємність – новаторство»?

Висновки, які робить Р. Дж. Колінгвуд, подекуди видають-
ся дещо категоричними: «Усі художники наслідували у своєму 
стилі чужі зразки, використовували вже використані сюжети 
й розробляли їх так, як вони вже були розроблені. Створені та-
ким чином твори є результатом співробітництва. Частково він 
(твір – М.Т.) належить тому, чиє прізвище він носить, частково 
тим у кого воно запозичене» (117, 288).

Р.  Дж.  Колінгвуд, підтримавши виправданість співробітни-
цтва в процесі створення мистецтва, намагався переглянути 
окремі засадничі положення психології художньої творчості, 
які повільно, але все ж формувалися безпосередньо до почат-
ку XX століття. Так, англійський науковець поставив під сумнів 
доцільність існування індивідуального типу творчості, оскільки 
допустивши й виправдавши «співробітництво» в процесі ство-
рення художнього твору, він, по суті, визнав художню творчість 
результатом «колективної праці».

Це підтверджує наступний фрагмент з його розмислів: 
«Індивідуалістична теорія авторства може привести до найаб-
сурдніших висновків. Якщо ми визнаємо «Іліаду» прекрасним 
твором, питання чи створена вона однією людиною, чи це про-
дукт колективної творчості, для нас виявляється автоматично 
вирішеним. Якщо ми вважатимемо Шартський собор твором 
мистецтва, нам доведеться сперечатися з архітекторами, які 
повідомлять, що один його шпиль збудований у XII, другий 
у XVI столітті, й переконувати себе, що увесь собор побудова-
ний одночасно» (117, 288-289).

Процитований нами фрагмент з розмислів Р. Дж. Колінгву-
да потребує хоча б стислого коментування, адже річ не в тому, 
коли був збудований той чи інший шпиль. Такі складні споруди 
як Шартський чи Кельнський собори, які будувалися десятиліт-
тями, завжди мають фрагменти збудовані як раніше, так і пізні-
ше. Тож в архітектурі слід наголошувати на початкових ескізах, 
що створює архітектор як проєкт майбутньої споруди. Саме він, 
архітектор є носієм творчого задуму. Вже маючи зображення 



276

конструктори, будівельники, техніки практично реалізують за-
дум архітектора, який має опосередковане відношення до того, 
коли з’явиться той чи інший шпиль.

Намагаючись переконливо аргументувати ідею «співро-
бітництва» в процесі створення конкретного твору та висло-
вивши різко негативне ставлення до індивідуальної творчості, 
Р. Дж. Колінгвуд, по суті, нівелював значення художника, який 
власними здібностями чи талантом не здатний самостійно від 
початку до кінця реалізувати творчий задум. Така позиція, во-
чевидь є неприйнятною і сприймається як вияв неповаги до 
значної кількості митців, які реалізують «самовираження» та 
формують «індивідуальний» тип творчості.

Якщо деталізувати проблему, що окреслив англійський на-
уковець, слід наголосити понятійно-категоріальну коректність 
з якою він її (проблему) подає. Так, Р. Дж. Колінгвуд не абсо-
лютизує ані поняття «запозичення», ані «плагіат», розглядаючи 
те, що сьогодні будь-який дослідник назвав би «плагіатом» як 
«співробітництво». Принагідно зазначимо, що Р. Дж. Колінгвуд 
не торкнувся питання щодо можливості творчості поза «співро-
бітництвом», актуалізуючи його у такому форматі: невже за всю 
«історію мистецтва», саме таким періодом оперує англійський 
науковець, в жодному виді не знайшлося митця, який самостій-
но написав музику, полотно чи поему?

Слід зазначити, що персоналізований підхід до композито-
рів, як авторів конкретних творів, незалежно від факту «запо-
зиченості» чи його відсутності, Р. Дж. Колінгвуд використовує 
і в іншому контексті, включаючи прізвища відомих музикантів 
як потужний аргумент у доведенні власних, подекуди супере-
чливих, ідей. Так, прізвище Й.С. Баха фігурує серед прізвищ 
Евріпіда, Данте, Мікеланджело, Шекспіра, коли англійський 
науковець намагається теоретично закріпити питання про «ав-
торські права» митців. Він артикулює на їхньому жалюгідному 
фінансовому становищі, оскільки вони змушені орієнтуватися 
на власні ідеї. Якби ж художники на початку XX  століття ви-
знавали право на «співробітництво», як це робили названі ним 



277

персоналії, «його льохи завжди були б повні, а його страви за-
слуговували того, щоб їх покуштували» (117, 295).

Відтак Р. Дж. Колінгвуд щодо п’яти видатних митців різних 
історико-культурних періодів відстоює наочний прагматизм, 
поєднуючи залежність «смачних страв» на столі митця з кіль-
кістю ідей, які він здатний продукувати. Р. Дж. Колінгвуда не 
шокує цинічний підтекст такої «залежності», оскільки «співро-
бітництво» видається йому об’єктивною реальністю як історії, 
так і сучасного стану мистецтва.

Прізвища В.А. Моцарта та Л.  ван Бетховена з’являються 
при осмисленні Р. Дж. Колінгвудом жанру «трилер», що є зов-
сім іншим теоретичним контекстом, ніж той до якого залучене 
прізвище Бах. У підрозділі «Приклади розважального мисте-
цтва» Р. Дж. Колінгвуд намагається висловитися з приводу но-
вих тенденцій, що поступово ставали популярними, торкнув-
шись навіть порнографії, яка, за його висловом, «поширюється 
в гомеопатичних дозах – занадто малих, аби шокувати публіку, 
що тяжіє до респектабельності, але цілком достатніх для того, 
аби мати бажаний вплив» (117, 89).

Окрім порнографії, проявом сучасного мистецтва для 
Р. Дж. Колінгвуда є і «трилер» – жанр, який розвивається дово-
лі активно, оскільки «ціле сузір’я талантів присвячує свої сили 
опису жахливих пригод». Хоча «трилер» і подається мисте-
цтвознавцями як феномен сучасного мистецтва, він має досить 
тривалу історію розвитку: «Його можна було знайти і на сцені 
театрів єлизаветинської доби, і в скульптурі, що прикрашала 
склепи XVII  століття (мета середньовічних зображень Страш-
ного суду полягала зовсім не в тому, аби запустити мурах по 
шкірі, а в тому, аби переродити грішні життя), в романах місис 
Редкліф і «Монахи» Льюїса, в гравюрах Доре і, нарешті, в дове-
дених до справжнього мистецтва, перших тактах П’ятої симфо-
нії Бетховена і в фіналі моцартівського «Don Jiovanni» (117, 89).

Принагідно наголосимо, що Р.  Дж.  Колінгвуд передусім 
формулює і ставить самому собі запитання щодо «живучості» 
жанру «трилер», який не зник і в добу освіченості й чіткого 
знання того, що ані привиди, ані інші містичні сили не існують. 



278

На думку ученого, інтерес до містики в найрізноманітніших її 
виявах, вочевидь, підживлюється іменами видатних митців, які 
долучилися до розробки означеного фантазійного блоку.

Як було артикульовано, серед прізвищ композиторів, персо-
налізованих Р. Дж. Колінгвудом, є й прізвище Ріхарда Вагнера 
(1813–1883), задля представлення якого англійський науковець 
знайшов зовсім інший контекст. Заявивши прізвище Р. Вагнера 
у розділі «Мистецтво і ремесло», Р. Дж. Колінгвуд досить висо-
ко оцінив спадщину цього композитора саме як органічну єд-
ність мистецтва і ремесла, де «продукт вищого ремесла можна 
назвати «вищою цінністю» (117, 36). При цьому автор «Прин-
ципів мистецтва» фіксує той факт, що подібне визначення він 
«запозичив» з «Нікомахової етики» Арістотеля.

Наразі артикулюємо, що Р. Дж. Колінгвуд «вписує» музичні 
ідеї Вагнера щодо опери в контекст «високого мистецтва» і при-
кладами для аргументації такої оцінки обирає дві ідеї Вагнера: 

1.  Об’єднання краси музики, поезії та драми.
2.  Опера – це «мистецтво простору і мистецтво часу в єди-

ному цілому».
Однак Р. Дж. Колінгвуд не поділяє концепції Вагнера, оскільки 

його позиція «не базується …на “ієрархії мистецтв”. Слова, жести, 
музика, сценарій не є ані засобами, ані матеріалом для опери» (38, 
36). На думку Р. Дж. Колінгвуда, вони виступають лише її части-
нами, внаслідок чого «ієрархія засобів і матеріалів виключається 
із розгляду – залишається тільки ієрархія частин» (117, 36).

Спираючись на заявлені посилання, Р. Дж. Колінгвуд конста-
тує наступне: «Вагнер вважав себе найвидатнішим художником, 
оскільки сам писав не тільки музику, а й слова, розробляв поста-
новку, був для себе режисером» (117, 36). Англійський теоретик 
порівнює принципи організації творчої діяльності Вагнера із за-
садами роботи автомобільної промисловості, «ієрархічний харак-
тер якої пов’язаний з тим фактом, що усі окремі частини, які ви-
готовляються різними фірмами, спеціалізуються на виготовленні 
цих частин» (117, 36). Якщо «рухатися» за логікою колінгвудів-
ських розмислів, то він з одного боку, високо оцінює творчий 
процес, демонстрований Вагнером, за цілісність й узгодженість 



279

його частин, а з іншого  – долучаючи приклад з автомобільної 
промисловості, хоч і не пропонує перенести його у мистецьку 
сферу, але цілком передбачає таку можливість.

Аналізуючи колінгвудівську оцінку творчої цілісності, яку 
сповідував Вагнер, слід зазначити, що досвід розвитку опери 
упродовж XX–XXI  століття загалом не підтримав «вагнерів-
ський шлях», а відтак цілісність була свідомо зруйнована. Су-
часна опера, якщо реконструювати увесь комплекс проблем, що 
виникає в процесі підготовки оперної вистави та забезпеченості 
її «присутності» на театральній сцені, об’єднує творчі пошуки 
представників принаймні 6 провідних професій, а саме: лібре-
тиста, композитора, режисера, диригента, сценографа та вико-
навця. Можна провести порівняльний аналіз значущості кожної 
з цих професій, проте таке завдання Р. Дж. Колінгвуд перед со-
бою не поставив, обмежившись паралелями зразка «опера – ав-
томобільна промисловість».

Попри дещо дискусійні теоретико-методологічні прийоми, 
які застосував Р. Дж. Колінгвуд у процесі представлення музики 
як виду мистецтва, слід враховувати, що він розглянув її спе-
цифічне функціонування в суміжних проблемах і дав персона-
лізовану характеристику деяким композиторам. Отже, музика, 
хоч і в дещо специфічний спосіб, логічно доповнила видовий 
мистецький контекст – театр, кінематограф та живопис, яким 
англійський науковець приділив більш прискіпливу увагу.

4.4. Естетико-мистецтвознавча концепція 
Р. Дж. Колінгвуда у проєкції часу

Здійснений нами аналіз естетико-мистецтвознавчої спадщи-
ни Р. Дж. Колінгвуда, показав її органічний зв’язок з ширшим 
культурним простором, який охоплювала англійська гуманісти-
ка упродовж кількох історико-культурних етапів. Проте нара-
зі, на нашу думку, доцільно враховувати специфіку подвійного 
підходу, коли підтверджується значення досягнень науковця 
щодо сучасного йому періоду (для Р. Дж. Колінгвуда це кінець 



280

ХІХ–чотири десятиліття XX століття) та оцінка зробленого ним 
у проєкції часу, тобто з урахуванням напрацювань на теренах 
гуманітарного знання, які окреслилися наприкінці минулого 
і в умовах перших десятиліть XXI століття.

Загальновідомо, що в логіці розвитку гуманістики особливе 
місце посідає чинник спадкоємності традицій, який забезпечує 
новаторство. Під таким кутом зору слід оцінювати й спадщи-
ну Р. Дж. Колінгвуда, який як визнаний фахівець з історії нау-
ки на рівні професійної підготовки високо цінував «традиції», 
а виявлення фактів «спадкоємності» було для нього органічним 
дослідницьким прийомом. Проте і кінцева ланка руху: «тра-
диція  – спадкоємність  – новаторство» посідає неабияке місце 
у теоретичних проривах англійського науковця, що виконали 
потужну прогностичну функцію.

До беззастережних досягнень Р. Дж. Колінгвуда слід віднести 
притаманне йому ретроспективне бачення конкретних питань чи 
проблем, яке спонукало до скрупульозної реконструкції процесу 
накопичення фактів, доповнення і перегляду початкових позицій 
і фіксації тих змін, що мали місце упродовж значного історич-
ного періоду. При цьому Р. Дж. Колінгвуд не стільки констатує 
означені зміни, скільки пояснює, чому вони мали відбутися. Його 
дослідницькій манері був притаманний процесуальний характер, 
що дає сьогодні можливість простежити логіку/алогічність в опа-
нуванні певного конкретного матеріалу і теоретичну виваженість 
тих висновків, до яких це опанування призводить.

Акцентована нами особливість дослідницької манери 
Р.  Дж.  Колінгвуда відбита в процесі поступового «будування» 
ним своєрідного діалогу між традиціями греко-римської культу-
ри й певними періодами в історії англійської гуманістики – Від-
родженням, Класицизмом і культуротворенням як першої, так 
і другої половини ХІХ століття. Останній етап дав змогу вченому 
артикулювати специфічні ознаки, що виявлялися кожні п’ятдесят 
років саме впродовж цього історико-культурного етапу.

У проєкції часу стає зрозумілим, що Р.  Дж.  Колінгвуд за-
кладав підґрунтя «діалогічного» принципу в культуротворен-
ні, що містив не лише «діалог» зі сформованими традиціями, 



281

а й використання цього чинника культурологічного аналізу 
щодо міжнаціональних «діалогів» «Англія – Італія», «Англія – 
Німеччина», «Англія  – Франція». Сьогодні можна з впевнені-
стю стверджувати, що наслідки цих «діалогів» позитивно впли-
нули й на теоретичні засади, які скеровували культуротворчий 
процес і на практику розвитку мистецтва, яке завжди виступало 
серцевиною художньої культури.

Ми аж ніяк не намагаємося перебільшити роль Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда у формуванні шляхом діалогу міжнаціонального 
культурного простору, однак і не визнати його зусиль у цьому 
напрямі так само було б неправильним. Тож, аналізуючи діяль-
ність і Р. Дж. Колінгвуда й інших тогочасних інтелектуалів на 
означених теренах, важливо аналізувати їхні ідеї в історичній 
перспективі. Це доводить позиція В. Даренського щодо струк-
турування «діалогізму» і можливості розглядати європейську 
модель культури через взаємодію «”зовнішньої відкритості” та 

“діалогічності”, які створюють внутрішнє діалогічне розмаїття» 
(16, 201). Поділяючи означене тлумачення європейської куль-
тури, С. Холодинська наголошує, що «саме воно – “внутрішнє 
діалогічне розмаїття” – є сутнісною ознакою європейської куль-
турної традиції» (96, 196). Принагідно акцентуємо, що цю по-
зицію в своїх публікаціях підтримують і інші фахівці, зокрема 
Л. Левчук, О. Оніщенко, Ю. Сабадаш, В. Тузов, В. Федь.

Сьогодні стає очевидним неформальний підхід англійського 
вченого, передусім до інтерпретації понятійного апарату, який 
створювали і яким оперували й греки, й римляни. Так, Р. Дж. Ко-
лінгвуд не тиражує відомі фахівцям поняття, які використо-
вували Платон чи Арістотель, не захоплюється цитуванням 
фрагментів з діалогів, а як історик науки знаходить помилки 
у вживанні тих чи інших аналогів англійської мови. Апелюючи 
передусім до перекладачів, Р. Дж. Колінгвуд наводить приклади 
спотворення чи деформування платонівських або арістотелів-
ських ідей, і чимало з пропозицій автора «Принципів мисте-
цтва» прийнято англійською гуманістикою, що помітно впли-
нуло на трактування окремих пасажів з таких діалогів Платона 
як «Держава» і «Тімей» та з «Метафізики» Арістотеля.



282

На нашу думку, прискіпливої уваги заслуговує послідовне 
використання персоналізованого підходу до матеріалу, який 
Р. Дж. Колінгвуд залучає у своїх монографіях. Джерела персо-
налізації, що наприкінці XX  століття артикулюється як один 
з провідних чинників культурологічного аналізу, сягають тради-
цій англійської гуманістики до яких був долучений і Р. Дж. Ко-
лінгвуд. Констатувати таке теоретичне передбачення, що про-
демонстрував англійський науковець, цілком логічно, оскільки 
нагадаємо за фахом він був істориком науки, а відтак не міг 
відсторонитися від історії культури, надбання якої завжди було 
позначене персоналізованим підходом. Саме він на межі ХІХ–
XX століть послідовно актуалізував такий культуротворчий фе-
номен як «історія культури», не оминаючи увагою й «історію 
мистецтва». Ці дві складові гуманітарного знання згодом і ста-
нуть підґрунтям «культурології» як самостійної науки. 

На теренах української гуманістики завдяки напрацюван-
ням О.  Валевського, Н.  Жукової, Т.  Ємельянової, Л.  Дабло, 
Т. Добіної, Т. Кохана, В. Менжуліна, Л. Троєльникової, С. Холо-
динської, О. Хоми, В. Чернеця, О. Чикарькової, К. Шадманова 
специфіка персоналізованого підходу окреслена досить аргу-
ментовано. В означеному контексті, звернемо увагу на статтю 
В. Чернеця «Персоналізація як теоретичний принцип аналізу іс-
торії культури» (2003), на сторінках якої автор наголошує кілька 
важливих аспектів, зокрема «доцільність збагачення терміноло-
гічних ознак конкретних авторських пошуків», враховуючи ту 
«мозаїчність авторів, робіт, маніфестів, які можна реконструю-
вати стосовно кінця ХІХ – початку XX століття» (101, 208).

Зокрема В.  Чернець акцентує необхідність постійно розши-
рювати коло тих персоналій, що були задіяні у розбудові як наці-
ональних культур, так і загальноєвропейського культурного про-
стору. Принагідно зауважимо, що чинник «персоналізації» досить 
повільно усвідомлювався науковцями, з одного боку як самостій-
ний в контексті культурологічного аналізу, а з іншого – як такий, 
що значно підсилює традиційний філософський феномен «суб’єк-
тивності». У сучасних умовах володіння такими константами як 
«суб’єктивність», «персоналізація», «індивідуальність» вочевидь 



283

розширює пояснювальні означення науково-творчого спрямуван-
ня діяльності конкретної особистості. На межі XX–XXI  століт-
тя потенціал «персоналізації» активно освоюється науковцями, 
оскільки саме він (потенціал) помітним чином об’єднує інші оз-
начники, демонструючи цілісність як науковця-дослідника, так 
і митця, незалежно від виду його творчої діяльності.

Важливим є і той факт, що Р. Дж. Колінгвуд «вибудовує» кон-
цепт власних розмислів на тлі широкого використання позицій 
і своїх попередників, і сучасників. Щодо сучасників яскравим при-
кладом наразі є презентація англійським ученим персоналії італій-
ського філософа Бенедетто Кроче на сторінках не лише «Прин-
ципів мистецтва», а й «Ідеї історії». Різні за своїм теоретичним 
спрямуванням ці монографії дали змогу акцентувати визначні ідеї 
Б. Кроче, що кооптовані у широкий гуманітарний контекст, а від-
так артикулювання Р. Дж. Колінгвудом уваги на постаті Б. Кроче 
вкотре підтвердило значення «персоналізованого» підходу.

Р.  Дж.  Колінгвуд, як відомо, досить високо оцінив моногра-
фію свого італійського колеги «Естетика як наука про вираження 
і як загальна лінгвістика» (1902), наголошуючи кілька позицій, 
які давали можливість визнати, що завдяки своєму дослідженню 
Б. Кроче концептуалізував естетичне знання, оновивши його по-
рівняно з тим об’ємом, яким воно оперувало в останні десятиліття 
ХІХ століття. Сьогодні збільшення «об’єму» – не єдине досягнен-
ня італійського філософа, адже він впритул підійшов до аргумен-
тації позитивного значення взаємодії у просторі естетики таких 
наук як філософія, лінгвістика, мистецтвознавство та психологія.

На думку Р. Дж. Колінгвуда, підтримки й високої оцінки заслу-
говувало поняття «вираження», що в логіці крочеанської концепції 
виступало наріжним. Водночас не менш значущим виявилася як 
його «звужена» модель – «вираз», так і можливість оперувати фор-
мально-логічною структурою «вираження – вираз». Хоча надалі 
ані «вираз», ані «вираження» не увійшли до переліку, так би мо-
вити, обов’язкових естетичних понять, концептуалізуючись лише 
в межах лінгвістичної орієнтації окремих європейських естетиків, 
проте вони потребують самостійного аналізу.



284

Наразі для Р.  Дж.  Колінгвуда поняття «вираження» зна-
чило чимало, оскільки саме воно успішно виконало функцію 
підґрунтя «теорії мистецтва»  – важливої складової його мис-
тецтвознавчої концепції. Принагідно зазначимо, що згодом 
прізвище Б. Кроче стоятиме біля початків «лінгвістичного по-
вороту», який на початку XX  століття пережила серед інших 
гуманітарних наук і естетика.

Р.  Дж.  Колінгвуд не тільки підтримав крочеанські орієнта-
ції межі ХІХ–XX  століть, а й позитивно поставився до його 
останнього дослідження «Поезія» (1936), на сторінках якого 
італійський філософ порівняв поетичну «експресію» з «сенти-
ментальною», «прозаїчною», «ораторською» і «літературною»: 
«Вийшло, що справжнім мовленням, яке заключає в собі «тео-
ретичний смисл», може бути названа лише поетична експресія, 
що є вираженням спонтанної образності, первинних інтуїцій, 
завдяки яким і виникає поле свідомості, що пізніше підлягає 
подальшій обробці теоретичною думкою».

На наше глибоке переконання, щодо процитованого фра-
гмента слід зробити хоча б короткий коментар, звернувши осо-
бливу увагу на наступне: Б. Кроче, по-перше, оперує поняттям 
«первинні інтуїції», що припускає «множинність» інтуїції, тоб-
то її розподіл на певні «складові частини» – подібне припущен-
ня, наскільки нам відомо, поза дослідженням італійського есте-
тика не трапляється, а по-друге, лише як дослідницьку гіпотезу 
можна інтерпретувати крочеанську тезу щодо ролі «первинних 
інтуїцій» у «виникненні поля свідомості».

Є усі підстави вважати, що «гіпотетичність» такого припу-
щення розумів і сам Кроче оскільки, з одного боку, трансфор-
мував свою гіпотезу лише у мистецьку сферу, а з іншого – за-
вершив означену тезу наголосом на необхідності подальшої 
обробки «поля свідомості» «теоретичною думкою», а отже, 
у такому контексті об’єднав дві гіпотетичні ідеї – «первинні ін-
туїції» та «теоретичні думки».

Ми вважаємо, й ідею «первинних інтуїцій», пов’язаних 
з «теоретичною думкою», і можливість «виникнення», тут точ-
ніше було б вжити поняття «формування», «поля свідомості», 



285

вкрай важливими й такими, що поглиблюють наше уявлення не 
лише про «інтуїцію», а й про шляхи «виникнення» (формуван-
ня) «поля свідомості».

Вочевидь, внесок Б. Кроче в сучасне естетико-психологічне 
знання і до сьогодні остаточно не розкритий та не проінтерпре-
тований. Водночас беззастережно цікаві гіпотетичні ідеї, які за-
пропонував учений, стимулювали творчо-пошукові розвідки на 
теренах української гуманістики 80-90-х років минулого століт-
тя щодо доцільності використання поняття «гіпотеза» стосовно 
творів мистецтва. Імовірно, предметом дискусій могло б стати 
запитання: «Знання чи інформація, яку містить художній твір, 
це «істина або гіпотеза»?, проте, на жаль, воно не дістало ак-
туалізації, хоча аргументоване осмислення означеної проблеми, 
коли мистецько-видовищні форми  – перформанс, боді-арт, ін-
сталяція, хепенінг, флешмоб здатні зруйнувати чи деформувати 
сутність обох констант – істини та гіпотези, сьогодні очевидне.

Тож цілком закономірно, що Р. Дж. Колінгвуд перекладав осно-
вну працю Б. Кроче з проблем естетики й приділив неабияку увагу 
його концепції історії на сторінках свого дослідження «Ідея істо-
рії». Значущість ідей Б. Кроче як видатного науковця кінця ХІХ 

– першої половини XX століття, який не просто професійно воло-
дів знанням щодо низки гуманітарних наук, а й вніс у їх розвиток 
чимало авторського, підтвердило видання його праць «Антологія 
творів з філософії. Історія. Економіка. Право. Етика. Поезія».

Суголосність поглядів «Колінгвуд – Кроче» й у реконструк-
ції закономірностей історичного розвитку культури, і в оцін-
ці шляхів формування європейського культурного простору, 
яскраво демонструють такі розділи «Антології творів з філо-
софії» як «Теорія історії» та «Літературна критика». Особливо 
вражає ґрунтовний ретроспективний аналіз самобутності твор-
чої манери письменників від Гомера, Вергілія, Петрарки, Сер-
вантеса, Шекспіра до «пізнього д’Аннунціо».

Підрозділ, який присвячений Габріеле д’Аннунціо – Гаета-
но Рапаньєтто (1863–1938) – класику італійської літератури, по-
ету, письменникові, драматургу, військово-політичному діячеві, 
настільки ж талановитому наскільки й суперечливому, передує 



286

підрозділу «Формування поета та формалістика», на сторінках 
якого Б.  Кроче намагається в дещо несподіваний спосіб заго-
стрити увагу на дотичних чинниках творчого процесу, а саме: 
спонтанності та дисципліні.

Ще раз наголосимо, що прийом персоналізації дослідниць-
кого матеріалу слід визнати однією з авторських ознак науко-
во-теоретичної діяльності Р. Дж. Колінгвуда, яка чітко просте-
жується упродовж різних періодів його наукової діяльності, 
що ми продемонстрували на прикладі постаті Б.  Кроче, який 
презентований англійським науковцем, так би мовити, у цілком 
позитивному плані.

Однак Р.  Дж.  Колінгвуд міг бути зовсім не таким поблаж-
ливим, відверто демонструючи своє неприйняття тієї чи іншої 
персоналії. Як вже зазначалося у підрозділі присвяченому те-
атральному мистецтву, учений не сприймав творчості Б. Шоу, 
вважаючи перебільшеними його заслуги перед англійським теа-
тром. Так, фрагменти, що в «Принципах мистецтва» присвячені 
видатному драматургові, на нашу думку, просякнуті відверто 
особистісною неприязню Р. Дж. Колінгвуда до митця, причини 
якої залишилися невідомими.

Наразі слід артикулювати, що прихильницею творчості 
Б. Шоу була Вернон Лі (Вайолет Пейджет 1856-1935) – відома 
англійська письменниця, перекладачка, есеїстка, авторка фан-
тастичних оповідань і теоретичних праць з естетики, сучасники 
якої високо цінували її дослідження «Прекрасне. Вступ до пси-
хологічної естетики» (1913).

Доцільно наголосити, що Б. Шоу відповідав Вернон Лі нав-
заєм, позитивно ставлячись як до її літературної творчості так 
і до спроб об’єднати європейських інтелектуалів у спільноту, 
що впливатиме на розвиток літератури й гуманітарних наук. 
Вернон Лі виросла у високоінтелектуальній родині, члени якої 
сповідували ідеї космополітизму і, подорожуючи з батьками 
Європою, окрім англійської з дитячих років вільно володіла ще 
трьома мовами. Можна припустити, що космополітизм, у про-
сторі якого виховувалася Вернон Лі, надав їй можливість збаг-
нути загальнолюдську орієнтацію творчості Б. Шоу, якого ціка-



287

вив «культурний простір», а не «культура, обмежена кордонами 
конкретної держави».

Принагідно наголосимо, що Р. Дж. Колінгвуд жодного разу не 
згадав прізвище Вернон Лі. Це видається дещо дивним, оскіль-
ки практично усі представники англійської культури початку 
XX  століття, констатували позитивну роль Вернон Лі у нала-
годженні європейського культурного діалогу, одностайно атрибу-
туючи її діяльність як консолідацію спільноти європейських ін-
телектуалів. Можна припустити, що таке відверте відсторонення 
Р. Дж. Колінгвуда від такої непересічної особистості як Вернон 
Лі, наснажувалося саме її щільними контактами з Б. Шоу.

Оцінюючи спадщину англійського теоретика у проєкції 
часу, слід визнати, що він досить коректно поставився до «аван-
гардизму», який заявивши про себе у 1905 році виставкою «фо-
вістів», активно формувався й розвивався упродовж останнього 
періоду життя Р.  Дж.  Колінгвуда. Принагідно зауважимо, що 
дослідник не оперує поняттям «авангардизм», хоча досить чіт-
ко атрибутує термін «сюрреалізм», наголошуючи на властивій 
йому специфіці відображення реальності.

Водночас на сторінках «Принципів мистецтва» у різних ас-
пектах «відпрацьовуються» поняття «форма» та «формалістична 
естетика», які дають можливість зрозуміти упереджене ставлен-
ня Р. Дж. Колінгвуда до абсолютизації форми та свідомого розри-
ву традиційної естетико-художньої єдності «зміст – форма». Слід 
наголосити, що він не копіює тих мистецтвознавців, які на почат-
ку XX століття починали критику «авангардизму» шляхом про-
тиставлення його «реалізму». Сьогодні очевидно, що це був най-
простіший шлях, який практично нічого не міг довести, оскільки 
«реалізм – авангардизм» – це принципово різні засоби відтворен-
ня дійсності, які неможливо протиставляти один одному.

Як ми вже зазначили, Р. Дж. Колінгвуд не став на шлях спро-
щеного протиставлення, вочевидь різних художніх напрямів, 
проте не можна оминути увагою і той факт, що теоретик на-
магався цілісно презентувати науково-мистецький рух «реаль-
ність – реалізм» чи «реалізм – авангардизм» за допомогою як 
модифікацій поняття «реальність» – реально існуюче, реальне 



288

«тут» і «тепер», реальні умови, реальне бачення, реальне від-
чуття так і пояснення кожної модифікації означеного поняття.

Концептуалізуючи термінологічний аспект даної проблеми, 
Р. Дж. Колінгвуд зазначає: «Я вживаю його (слово «реальність» – 
М.Т.), оскільки воно використане у вираженні реальна власність, 
яке не передбачає, що «особиста власність» взагалі не власність, 
а означає, що вид власності, який називають «реальним»  – це 
власність in rebus, де res має значення фізичної речі» (117, 164).

Аналізуючи «термінологічний аспект», який багато важив 
для Р. Дж. Колінгвуда, слід враховувати, що він був знайомий 
лише з початковим етапом у розвитку «авангардизму», коли чи-
мало питань мали підкреслено гострий характер. У перші де-
сятиліття XXI століття реальну «гостроту» розвитку мистецтву 
надає «метамодернізм», а це означає, що проблеми, які були на-
ріжними століття тому, однак пізніше опинилися на маргінесах, 
саме сьогодні набувають актуальності й теоретичної ваги.

Хоча на сторінках «Принципів мистецтва» у підрозділах 
«Мистецтво і ремесло» та «Справжнє мистецтво  – мистецтво 
як уява» Р. Дж. Колінгвуд і вживає поняття «реалістична есте-
тика», проте воно не має жодного відношення до «реалізму», 
а використовується теоретиком як один з аргументів критики 
естетичної концепції Платона. Особистісна позиція Р. Дж. Ко-
лінгвуда, прямо чи опосередковано, пов’язана з процесами, що 
відбувалися в європейському мистецтві на початку ХX століття 
і які підтверджують його відданість традиціям реалістичного 
мистецтва, тоді як «авангардизм» він сприймав лише як даність, 
поважаючи право митців на експеримент.

Артикулюючи позитивне ставлення Р.  Дж.  Колінгвуда до 
нього, слід водночас зробити особливе застереження, адже тер-
мін «експеримент» як такий науковець не використовує, проте, 
так би мовити, латентно він наявний у багатьох зрізах «руху» 
його теоретичної думки. Упродовж тексту «Принципів мисте-
цтва» Р. Дж. Колінгвуд неодноразово давав зрозуміти, що під-
тримує право митця на експеримент і з повагою ставиться до 
тих художників, які «підривали» традиції, що вичерпали себе, 
чи відмовлялися від шаблонів. Обережне ставлення до «аван-



289

гардизму», який на відміну від інших тогочасних теоретиків 
Р. Дж. Колінгвуд сприйняв спокійно, наснажувалося саме його 
розумінням, що будь-який вид мистецтва – це динамічна струк-
тура, а експеримент і є чинником динамізації.

Запропонувавши подивитися на спадщину Р.  Дж.  Колінгву-
да у проєкції часу, ми аж ніяк не намагалися спростувати відому 
тезу про приналежність кожного теоретика тому періоду, впро-
довж якого він працює. Цій тезі відповідають і напрацювання ві-
домого англійського дослідника, що водночас у певних аспектах 
виявилися суголосними майбутньому. Це, власне, ми й спробува-
ли показати, не перебільшуючи та не применшуючи те, що роз-
крили нам його праці. Разом з тим, на наше глибоке переконання, 
необхідно наголосити ще один аспект спадщини Р. Дж. Колінгву-
да, а саме: він виявився гідним продовжувачем найкращих тра-
дицій англійської гуманістики, закріпивши її попередні успіхи та 
заклавши фундамент для наступних наукових розвідок. Означене 
пояснює те зацікавлене ставлення до праць науковця, яке вияви-
ли європейські інтелектуали на межі XX–XXI століття.



290

ПІСЛЯМОВА

Монографія «Принципи мистецтва» Р. Дж. Колінгвуда має 
розгорнуті «Підсумки», які філософ розпочав у такий спосіб: 
«Естетик, якщо я правильно розумію його справу, займається не 
позачасовими реальностями, що знаходяться у якомусь метафі-
зичному раю, а фактами його власного часу й місця. Принаймні 
цим займався я, коли писав цю книгу» (117, 295).

Запропонувавши свою модель розуміння специфіки есте-
тики, автор «Принципів мистецтва» виокремлює ті проблеми, 
які він «обговорював, докладаючи зусиль». Зокрема Р. Дж. Ко-
лінгвуд використовує своєрідну метафору, коли зазначає, що 
проблеми самі нав’язували себе науковцю у процесі аналі-
зу сучасного стану мистецтва нашої цивілізації: «Розв’язати 
ці проблеми я спробував саме тому, що не бачив як цей стан 
(і мистецтво, і цивілізація, до якої воно належить) може бути 
покращено, якщо рішення не знайти» (117, 295).

Дослідження естетико-мистецтвознавчої концепції 
Р. Дж. Колінгвуда актуалізує детальний аналіз «Підсумків» до 
«Принципів мистецтва», що ми й робимо, структурно поєд-
навши їх із «Післямовою» до нашої монографії. Це необхід-
но здійснити, оскільки «Підсумки»  – це настанови видатного 
англійського історика науки на майбутнє, свого роду план по-
дальшої дослідницької роботи для теоретиків мистецтва, які 
хоч і містять доволі багато дискусійних моментів, значною мі-
рою «працюють» на теоретичне прогнозування.

Відтак, аналізуючи «Принципи мистецтва», ми прагнули ці-
лісно опанувати ідеї Р. Дж. Колінгвуда, аби сукупно дослідити 
як його теоретичні надбання, так і суперечливі тези та дискусій-
ні положення, що зазвичай притаманні багатоаспектним дослі-
дженням. Частина проблем, які самі «нав’язувалися» теоретику, 
були блискуче вирішені, інші закріпилися у дослідницькому 
просторі, а ще один тип проблем, виявився настільки дискусій-



291

ним, що й до сьогодні лишається відкритим, стимулюючи до 
осмислення. Отож є всі підстави стверджувати, що творчо-по-
шуковий рівень «Принципів мистецтва» можливо не покращив 
«нашу цивілізацію», проте відкрив нові орієнтири у досліджен-
ні феномену мистецтва.

Об’єктивні причини призвели до того, що в деяких країнах 
«Принципи мистецтва» стали відомі лише в останні десятиліття 
ХX століття, однак це дослідження не опинилося серед книжко-
вої архаїки, а посіло гідне місце в теоретичному полі європей-
ського культуротворчого сьогодення, тож інтелектуальні зусил-
ля Р. Дж. Колінгвуда не виявилися марними.

Ще один важливий момент, артикульований Р.  Дж.  Ко-
лінгвудом у «Принципах мистецтва» пов’язаний із наступним 
запитанням: «Яке запропонована у цій книзі теорія має відно-
шення до сучасної ситуації і якими їй уявляються шляхи мисте-
цтва у найближчому майбутньому?» (117, 295)

Відповідь на нього відбиває специфіку бачення «цього май-
бутнього» самим Р.  Дж.  Колінгвудом, і перше, що він пропонує 
зробити – позбавитися поняття художня власність. Саме у сфері 
художньої творчості, маючи на увазі усіх художників, незалежно 
від виду мистецтва, в якому вони працюють і попри те, як склада-
ються їхні справи в інших сферах, для художників, за тверджен-
ням автора «Принципів мистецтва», «справедливою буде максима 
la propriete c` est la vol («власність – крадіжка» – М.Т.)» (117, 295).

Дещо ідеалізуючи попередні історико-культурні етапи, 
Р. Дж. Колінгвуд називає прізвища митців минулого – Евріпід, 
Данте, Мікеланджело, Шекспір, Бах наслідуючи яких, сучасні 
митці могли б процвітати й багатіти завдяки своєму таланту. 
Отже, на його думку, у наступні десятиліття після 1938 року – 
року виходу друком монографії «Принципи мистецтва», сус-
пільство мусить подбати про докорінне покращення матеріаль-
ного стану митців.

Наступне завдання, на якому Р. Дж. Колінгвуд фіксує увагу 
в «Підсумках» – це вироблення більш толерантного ставлення 
до представників виконавчого виду творчості, специфіка якого 
полягає в тому, що «одна людина розробляє план твору мис-



292

тецтва, а друга чи група других цей план реалізує» (117, 296). 
У подальших розмислах Р. Дж. Колінгвуд звужує виконавський 
вид творчості до двох мистецтв – музики та драми. Прагнучи 
захистити їх представників, автор «Принципів мистецтв» знову 
згадує у гостро критичному контексті творчість Бернарда Шоу 
і сподівається, що в майбутньому драматургія звільниться «від 
сценічних вказівок у дусі» англійського письменника.

Імовірно, намагаючись виправдати свою позицію, Р. Дж. Ко-
лінгвуд дає досить розгорнуту характеристику того стану, в яко-
му перебувають ті мистецтва, представники яких у своїй худож-
ній діяльності керуються засобами виконавського виду творчості, 
й зазначає наступне: «Я згадую м-ра Шоу лише як приклад за-
гальної тенденції. Подібні риси можна знайти у всіх п’єсах кінця 
ХІХ століття. Таку ж владу вони мали й в музиці» (117, 297).

Деталізуючи свої розмисли, Р. Дж. Колінгвуд пропонує по-
рівняти будь-яку партитуру кінця ХІХ з будь-якою партитурою 
XVIII  століття, аби побачити текст обмережений вказівками, 
заувагами та коментарями. За твердженням автора «Принци-
пів мистецтва», справляється враження, що композитор вважає 
усіх виконавців недоуками та недоумками, а отже те, що ро-
блять драматурги чи композитори, на думку Р. Дж. Колінгвуда, 
є «спроба захистити текст від дурнів».

Своє відверто критичне ставлення до них Р. Дж. Колінгвуд 
завершує наступною думкою: «Слід чесно визнати той факт, що 
будь-який виконавець неминуче виступає співавтором, розро-
бляючи свою частину сценарію. У нас повинні бути автори, які 
готові посвятити й долучити виконавців до своїх намірів: ав-
тори готові переписувати … п’єси безпосередньо в театрі, або 
в концертній залі під час репетицій, залишаючи свій текст рух-
ливим, аж доки режисер і актори, або диригент і музиканти до-
помагають його оформити для виконання, автори, які достатньо 
добре розуміють працю виконавця, аби кінцево зроблений текст 
був усвідомлений поза сценічними вказівками чи зауваженнями 
щодо вибору виразних засобів» (117, 297).

Процитовані думки Р. Дж. Колінгвуда свідчать, що науковець 
впритул підійшов до осягнення принципу «non-finite  – незавер-



293

шеності: спеціальної техніки, запровадженої у витвори скульпту-
ри відомим італійським художником Донателло й підтриманої 
Мікеланджело. Названі нами митці вважали, що в кожному творі 
«завершеною» може бути лише його (твору) певна частина, а «не-
завершеність» чи то зберігає потенціал задля подальшої роботи 
самого скульптора, чи то стимулює «уяву – фантазію» реципієнта.

Упродовж 80-90-х років ХX  століття інтерес до принципу 
«non-finite» реанімували представники постмодернізму. В умо-
вах XXI  століття означене поняття активно використовується 
у просторі естетико-мистецтвознавчого знання, позитивно ар-
гументуючи, або навпаки спростовуючи нові мистецько-видо-
вищні форми сучасної культури чи творчо-пошукові експери-
менти метамодернізму (125).

Повертаючись до аналізу колінгвудівських «Підсумків», до-
цільно констатувати, що доволі жорсткі настанови Р. Дж. Колінгвуд 
робить і стосовно виконавців, вважаючи, що вони – не лише ре-
жисери та диригенти, а також і «найскромніші» члени трупи чи 
оркестру «в інтелектуальному плані чи в плані освіченості мусять 
цікавитися творчістю, викликати довіру автора і мати повне право 
на своє слово у творчому співробітництві» (117, 298).

Ще одне завдання, яке у майбутньому, на думку Р. Дж. Ко-
лінгвуда, доведеться вирішувати теоретикам мистецтва, поля-
гає у проведенні вкрай нагальної «реформи» (термін Р. Дж. Ко-
лінгвуда  – М.Т.) щодо співтворчості художників  – точніше 
співдружності художника та виконавця з аудиторією. Як пози-
тивний приклад, автор «Принципів мистецтва» називає «Гру-
повий театр» Руперта Дуна – англійського режисера, який до-
волі сміливо експериментував з актуалізацією глядацького залу 
упродовж театральної вистави. Оскільки «за» і «проти» екс-
периментів «Групового театру» ми оприлюднили у підрозділі 
нашої монографії, присвяченому аналізу розмислів Р.  Дж.  Ко-
лінгвуда щодо минулого європейського театру і його сучасного 
стану, наразі фіксуємо увагу на персоналії Дуна лише у зв’язку 
з можливостями теоретичних перспектив.

Сфокусувавши увагу тільки на одному  – виконавському 
типі творчості, й залучивши у простір своєї уваги лише окремі 



294

види мистецтва, Р. Дж. Колінгвуд дещо несподівано висловлює 
вкрай песимістичну думку стосовно літератури й живопису, ще 
раз акцентуючи на власній оцінці ролі аудиторії у розвитку чи 
збереженні конкретних видів мистецтва. Якщо реконструю-
вати емоційно-психологічний стан англійського науковця під 
час роботи над «Принципами мистецтва», він значною мірою 
перетинається з натяками на можливість зникнення живопису 
й «несценічної літератури» (термін Р. Дж. Колінгвуда – М.Т.), 
що простежувалися на англійських теренах вже упродовж 30-х – 
40-х років ХX століття.

Означені зразки художньої діяльності припинять, за твер-
дженням ученого, своє існування як форма мистецтва, «а їх 
спадщина буде частково розділена між різного роду розвагами, 
рекламою, освітою або пропагандою, а частково перейде в інші 
форми мистецтва, подібні драматургії та архітектурі, де худож-
ник зберігає прямий контакт з аудиторією» (117, 299).

Після свого прогнозу Р. Дж. Колінгвуд робить стислий огляд 
тих художніх форм, які або вже зникли, або трансформувалися 
у щось нове чи зовсім несподіване. Задля ілюстрації означеної 
тези на сторінках «Принципів мистецтва» науковець оперує 
обережним означенням «випадки». До них він відносить «ро-
ман» і зауважує, що ця «колись важлива літературна форма, те-
пер вже майже зникла, залишившись лише у вигляді розваги 
для напівписьменної публіки» (117, 299).

За твердженням Р.  Дж.  Колінгвуда, митці ще працюють на 
теренах станкового живопису, проте робиться це лише зара-
ди виставок, оскільки картини цього жанру вже ніхто не купує. 
У подальших своїх міркуваннях науковець апелює до тих, хто ще 
може згадати інтер’єри 80-х – 90-х років ХІХ століття, коли усі 
стіни були щільно завішані картинами, тоді як у сучасних умовах, 
тобто в умовах 30-х–40-х років ХX століття, «художники працю-
ють, постачаючи картини на вже неіснуючий ринок». Чи можна 
подолати таку ситуацію? Слід визнати, що Р. Дж. Колінгвуд не 
лише констатує ситуацію, що склалася передусім в англійській 
культурі, а пропонує принаймні один шлях щодо її вирішення: 
«Порятунок цих двох мистецтв… від катастрофи, що насуваєть-



295

ся, залежить від того, чи вдасться їм повернути зв’язок з аудито-
рією. Зв’язок, що вкрай необхідний, це зв’язок співробітництва, 
в якому аудиторія бере участь по-справжньому» (117, 300).

Слід наголосити, що у Р. Дж. Колінгвуда є рецепт і для «вря-
тування» літератури, який полягає в тому, аби письменники від-
мовилися від ідеї «чистої літератури» або такої літератури, що 
існує завдяки «технічним прийомам», натомість «писали б про 
те, що бажає читати публіка».

Запропонувавши «рецепт» щодо виведення літератури з кри-
зового стану, Р. Дж. Колінгвуд добре усвідомлює суперечливість 
своєї пропозиції. Адже вельми дискусійним є питання, чи мусить 
письменник рухатися за доволі невизначеними смаками аудито-
рії, яка формується з представників різних соціальних верств, які 
мають нерівноцінну освіту і культурні запити. Свідомо скерову-
вати творчий потенціал письменника на створення літературних 
зразків «масової культури» було б аморальним з боку теоретика 
мистецтва, саме тому, Р.  Дж.  Колінгвуд впритул до сформульо-
ваного «рецепту» робить вкрай важливе зауваження: «Це не оз-
начає відмови від справжнього мистецтва і звернення до розва-
жальності чи магії, оскільки теми, які я передбачаю, обираються 
не через власні здібності викликати емоції, будь-то емоції, що 
розряджаються в процесі самого читання, або ж емоції, які мож-
на спрямовувати на справи реального життя» (117, 300).

На думку Р. Дж. Колінгвуда, письменник має працювати над 
темами з приводу яких у широкого загалу читачів вже є певне 
уявлення і, відповідно, сформовані певні емоції, проте вони роз-
пливчасті й заплутані. Саме тому, бажаючи читати книги на такі 
теми, «люди прагнуть підняти свої емоції до рівня свідомості, 
почати образно їх усвідомлювати». Оскільки Р. Дж. Колінгвуд 
не робить жодних спроб пояснити, в який спосіб це можна зро-
бити, залишимо цю ідею відкритою, продовжуючи стежити за 
теоретичним розвитком сформульованого ним «рецепту».

Слід визнати, що у «Підсумках» до монографії «Принципи 
мистецтва» наступні тези, що визначають «теоретичний роз-
виток» ідей Р.  Дж.  Колінгвуда іноді дивують ще більше. Так, 
розмірковуючи з приводу перспектив сучасної літератури, він 



296

цілком закономірно виокремлює поняття «тема», усвідомлюю-
чи, що «тематична спрямованість художнього твору» є однією 
з його наріжних констант. За твердженням філософа, в сучасній 
літературі актуалізується питання не про вибір автором теми 
твору, а про те як «автор дозволив темі вибрати себе».

Деталізуючи цю не лише суперечливу, а й фантасмагоричну 
ідею, Р. Дж. Колінгвуд зауважує наступне: «… я думаю, питання 
у ширшому розподілі того інтересу, котрий … люди відчувають до 
певної теми, і дати можливість цьому інтересу встановлювати те, 
про що автор пише» (117, 300). Така, цілком штучна конструкція, 
«вибудовується» дослідником заради того, аби вкотре наголосити 
значення ідеї співробітництва письменника й аудиторії. Хоча тео-
ретик і має право на «авторські прориви» будь-якого ґатунку, певна 
хисткість ідеї співробітництва містить дискусійне начало, що до-
волі часто спостерігається в розмислах Р. Дж. Колінгвуда.

Поступово проблему «тематичної спрямованості художнього 
твору», яка ще раз наголосимо, викликає і застереження, і запе-
речення, англійський науковець трансформує у площину аналі-
зу співвіднесення мистецтва й «помилкових естетичних теорій». 
Наскільки можна зрозуміти логіку Р. Дж. Колінгвуда, саме такі 
теорії формуються у разі нечіткої інтерпретації мистецтва, яке не 
є звичайним «спогляданням», а має розглядатися як «дія».

Підтвердженням заявленої тези є наступні розмисли уче-
ного: «Якби мистецтво було звичайним спогляданням, ним за-
ймався б художник, який вважає себе простим спостерігачем 
навколишнього світу, що фіксує та описує усе те, що він бачить. 
Однак мистецтво як вираження емоцій і звернення до публіки, 
потребує від художника, аби він поділяв емоції публіки, а отже 
і діяльність, з якою ці емоції пов’язані» (117, 300-301).

Слід визнати, що Р. Дж. Колінгвуд приймає чимало позицій, 
які висловлював англійський естетик і теоретик мистецтва Фре-
дерік Луіс Макніс у науковій розвідці «Subject in Modern Poetry» 
(1937). З невідомих нам причин автор «Принципів мистецтва» 
не зміг критично поставитись до доволі штучних конструкцій 
цього науковця. Відгомін, відчутний у плутанні означених тез 
Р. Дж. Колінгвуда, помітно виявляється в спробах знайти пари-



297

тет між співробітництвом, тематикою художніх творів, емоція-
ми, спогляданням і дією мистецтва.

Водночас Р. Дж. Колінгвуд яскраво демонструє увесь свій 
теоретичний потенціал у завершальній частині «Підсумків», 
коли звертається до творчості конкретних англійських письмен-
ників, яких він оцінює як провідних і наголошує, що вони «вже 
зробили свій вибір і зробили його правильно». Серед означених 
письменників він зосереджує особливу увагу передусім на по-
статі «одного великого поета, який показав приклад, зробивши 
темою довгої низки своїх віршів такий предмет, який цікавить 
кожного – занепад нашої цивілізації» (117, 301-302).

Йдеться про творчість Томаса Стернза Еліота (1888–1965) – ви-
датного американсько-британського поета, драматурга, літератур-
ного критика, представника модернізму в поезії. Вже після смерті 
Р. Дж. Колінгвуда Т. С. Еліот отримає Нобелівську премію з літе-
ратури (1948). Слід віддати належне професіоналізму Р. Дж. Ко-
лінгвуда, який ще у 30-ті роки, апелюючи до початкового етапу 
творчості поета, визначив його статус прикметником «видатний».

Задля підтвердження особливої ролі поета у розкритті при-
чин «занепаду нашої цивілізації», Р. Дж. Колінгвуд звертається 
до «Безплідної землі» – твору, що є прикладом «справжнього 
мистецтва», хоча до нього Т. С. Еліот написав «дві-три дрібнич-
ки» за вимогами «чистої літератури». Саме «Безплідна земля», 
за твердженням Р. Дж. Колінгвуда, концептуалізувала те, що він 
назвав «занепадом нашої цивілізації».

У чому ж виявляється цей «занепад»? На це запитання 
Р. Дж. Колінгвуд відповідає доволі чітко, артикулюючи наступ-
не: «Занепад нашої цивілізації як описаний у «Безплідній зем-
лі», ніяк не пов’язаний ані з насильством, ані з гріховністю. Він 
не виявляється у гоніннях на добро і в процвітанні зла, подібно 
вічнозеленому лавру. Це навіть не перемога менших гріхів – по-
жадливості та хтивості» (117, 302).

Усе означене існує лише в пам’яті, принаймні так вважає Т.С. 
Еліот, створюючи поетизовані образи «Безплідної землі». Пам’ять, 
що зберігає образи минулого, актуалізуючи їх задля представлення 
страшного «сучасного», «…де нема нічого, окрім кам’яного сміт-



298

тя, мертвого дерева, холодної скелі…». У сучасному, стверджує 
Р.  Дж.  Колінгвуд, повністю поділяючи «метафоричну позицію» 
Т. С. Еліота, «…не йдеться про вираження особистісних емоцій, 
картина, що буде написана  – це не зображення чогось індивіду-
ального, або хоча б тіні індивідуального, якби вона не переходила 
в ілюзорну історію в променях ранішнього або вечірнього сонця. 
Це картина цілого світу людей, людей-тіней…» (117, 302).

Доцільно наголосити, що Р. Дж. Колінгвуд не робить жодної 
спроби чи то відсторонитися, чи то зайвий раз наголосити, що 
він інтерпретує образну, поетико-метафоричну картину занепаду 
цивілізації створену Т. С. Еліотом, ототожнюючи усі фантасмаго-
ричні уявлення поета з реальністю. Підстави зробити саме такий 
висновок дає наступний фрагмент з «Підсумків» до «Принципів 
мистецтва»: «У поемі зображений світ, де життєдайна вода по-
чуття, єдине, що здатне запліднювати людську діяльність, давно 
вже висохла… .Єдине почуття, яке залишилося – страх, страх пе-
ред самим почуттям, страх смерті…» (117, 303).

Наприкінці «Підсумків» Р.  Дж.  Колінгвуд обґрунтовує тезу 
щодо «пророцької» функції мистецтва й постаті «митця – пророка». 
З одного боку, очевидно, що таким «пророком» слід проголосити 
Т. С. Еліота, а з іншого, що Р. Дж. Колінгвуд свідомо відроджує 
концепцію Платона, ідеями якого просякнуті сторінки «Принципів 
мистецтва» щодо «vates» – визначної ролі митців-пророків.

Завершуючи нашу «Післямову» зазначимо, що у просторі 
української гуманістики монографія «Робін Джордж Колінгвуд: 
естетико-мистецтвознавчі виміри англійського культуротво-
рення» фактично є першою спробою реконструкції цієї ча-
стини спадщини вченого. Сподіваємося, що запропонована 
творчо-пошукова модель спонукатиме науковців – істориків, фі-
лософів, психологів, етиків, до подальших розвідок на теренах 
культурологічного знання. Наразі ми свідомо оминули естети-
ків і мистецтвознавців, оскільки монографія писалася з ураху-
ванням специфіки саме цих наук, проте будь-який новий погляд 
на естетико-мистецтвознавчу спадщину видатного теоретика 
сприятиме поглибленню й розширенню кордонів гуманітарного 
знання в його історико-культурному поступі.



299

ЛІТЕРАТУРА

1.  Аддісон Дж. Зарубіжні письменники: енциклопедичний до-
відник у 2 т. / за ред. Н. Михальської, Б. Шавурського. Тернопіль: 
Богдан, 2005. Т.1. С. 12.

2.  Асоціативна психологія Електронний ресурс. Режим до-
ступу: https://uk.wikipedia.org/wiki/Асоціативна_психологія. Дата 
звернення: 15.03.2022.

3.  Бабушка Л.  Д.  Фестивація як комунікативний апропріатор 
глобалізаційних інтересів у культуротворчому просторі: моногра-
фія. Ніжин : Видавець ПП Лисенко М. М., 2020. 272 с.

4.  Банфі А.  Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.1xmatch.com/. Дата звернення: 28.11.2023.

5.  Бард (значення) Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Бард_(значення). Дата звернення: 12.07.2021.

6.  Бондарчук В.  О.  Біографізм  – методологічні виміри / 
В.  О.  Бондарчук // Культура в контексті практичних форм буття 
людини : колективна монографія / за ред. М.  М.  Бровка. Ніжин: 
Видавець Лисенко М. М., 2022. С. 103-118.

7.  Бредлі Ф.-Г. Філософський енциклопедичний словник / наук. 
ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. С. 64-65.

8.  Віртуоз. Віртуозність // Літературознавча енциклопедія: 
у 2 т. / уклад. Ю. І. Ковалів. Київ: ВЦ Академія, 2007. Т. 1. С. 179.

9.  Владимирова Н.  В.  Західноєвропейський театр у динамі-
ці культуротворчого процесу межі ХІХ–ХХ  століть: монографія. 
Київ : Щек, 2008. 295 с.

10.  Водяпіна О.  В.  Театральний костюм в системі сценічно-
го простору та часу як комунікативний феномен / О.  В.  Водяпі-
на // Актуальні філософські та культурологічні проблеми сучас-
ності: альманах. Київ : Видавничий центр КНЛУ, 2010. Вип. 25.  
С. 305-312.

11.  Герчанівська П. Е. Культура в парадигмах ХХ–ХХІ ст.: мо-
нографія. Київ : НАКККіМ, 2017. 378 с.

12.  Герчанівська П.  Е.  Культурологія: термінологічний слов-
ник. Київ : НАКККіМ, 2015. 439 с.



300

13.  Гіпотеза // Філософський енциклопедичний словник / наук. 
ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. С. 742.

14.  Гольдоні К.  Універсальний словник-енциклопедія. 4-те 
вид. Київ: Тека, 2006.

15.  Грант А.  Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Грант_А. Дата звернення: 09.05.2024.

16.  Даренський В. Ю. Внутрішній діалогізм як сутнісна ознака 
європейської культурної традиції / В.  Ю.  Даренський // Актуаль-
ні філософські та культурологічні проблеми сучасності: альманах. 
Київ : ДАКККіМ, 2003. Вип. 12. С. 201-208.

17.  Декарт Р.  Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Декарт. Дата звернення: 22.10.2021.

18.  Демчук Р.  В.  Ідентифікаційні поняття культурології / 
Р. В. Демчук // Культурологія. Могилянська школа: колективна мо-
нографія / під ред. М. А. Собуцького, Д. О. Короля, Ю. В. Джулая. 
Київ: Видавець Олег Філюк, 2018. С. 9-45.

19.  Джонсон Б. Зарубіжні письменники: енциклопедичний до-
відник у 2 т. / за ред. Н. Михальської, Б. Шавурського. Тернопіль: 
Богдан, 2005. Т. 1. С. 541.

20.  Джулай Ю.  В.  Концептуальні та методологічні виміри 
культурологічних ініціатив Л.-А. Вайта / Ю.  В.  Джулай // Куль-
турологія. Могилянська школа: колективна монографія / під ред. 
М.  А.  Собуцького, Д.  О.  Короля, Ю.  В.  Джулая. Київ: Видавець 
Олег Філюк, 2018. С. 168-204.

21.  Доманська Е.  Історія та сучасна гуманітаристика: дослі-
дження з теорії знання про минуле: монографія / Е. Доманська; пер. 
з пол. та англ. В. Склакіна. Київ : Ніка-Центр, 2012. 264 с.

22.  Драйден Дж.  Універсальний словник-енциклопедія.  
4-те вид. Київ: Тека, 2006.

23.  Драпогуз В. П.  Історична пам’ять: на перехресті культур 
і традицій / В.  П.  Драпогуз // Культура в контексті практичних 
форм буття людини: колективна монографія / за ред. М. М. Бровка. 
Ніжин: Видавець Лисенко М. М., 2022. С. 126-142.

24.  Епігони // Літературознавча енциклопедія: у 2 т.  / уклад. 
Ю. І. Ковалів. 4-те вид. Київ: ВЦ Академія, 2007. Т. 2. С. 336.



301

25.  Естетика в Україні: сьогодення і майбутнє: матер. круглого 
столу часопису «Філософська думка», 25 вересня 2009 р. / матер. 
підгот. І. Бондаревська // Філософська думка. 2009. № 6. С. 21-38.

26.  Інтерпретація Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Інтерпретація. Дата звернення: 03.08.2023.

27.  Ірдинєнко К.  О.  Концепція мистецтва Р.  Байє: філософ-
сько-естетичний аналіз / К. О. Ірдинєнко // Актуальні філософські 
та культурологічні проблеми сучасності: альманах. Київ: Видавни-
чий центр КНЛУ, 2004. Вип. 13. С. 101-105.

28.  Ірдинєнко К.  О.  Філософсько-естетична думка Франції  
ХХ ст.: проблема створення наукової естетики / К.  О.  Ірдинєн-
ко // Актуальні філософські та культурологічні проблеми сучас-
ності: альманах. Київ: Видавничий центр КНЛУ, 2005. Вип. 15.  
С. 143-146.

29.  Йолон П. Ф. Емпіричне знання / П. Ф. Йолон // Філософ-
ський енциклопедичний словник. Київ: Абрис, 2002. С. 97-198.

30.  Карлейль Т.  Інститут історії України НАН України Елек-
тронний ресурс. Режим доступу: http://history.org.ua/. Дата звер-
нення: 17.12.2022.

31.  Кассірер Е.  Філософський енциклопедичний словник 
/ наук. ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. 
С. 271-272.

32.  Квазі // Енциклопедія сучасної України Електронний ре-
сурс. Режим доступу: https://esu.com.ua/article-11517. Дата звер-
нення: 14.06.2023.

33.  Клодель П.  Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Пол_Клодель. Дата звернення: 05.09.2022.

34.  Кодьєва О. П. Зображальне як культуротворчий феномен: 
монографія. Київ : ЗАТ Нічлава, 2007. 264 с.

35.  Колінгвуд Р. Дж.  Ідея історії: монографія / упоряд. та пе-
редм. Яна Ван Дер Дуссена; пер. з англ. О. Мокровольського. Київ: 
Основи, 1996. 615 с.

36.  Колінгвуд Р. Дж. Лекції про філософію історії (1926) // Ко-
лінгвуд Р. Дж. Ідея історії: монографія / упоряд. та передм. Яна Ван 
Дер Дуссена; пер. з англ. О. Мокровольського. Київ: Основи, 1996. 
С. 451-524.



302

37.  Кохан Т. Г. Кінематограф у контексті культурного простору 
ХХ століття: монографія. Київ: Інститут культурології НАМ Укра-
їни, 2017. 304 с.

38.  Кохан Т. Г. Мистецтвознавство в структурі культурології: 
потенціал міжнаукового діалогу / Т. Г. Кохан // Мистецька освіта 
в культурному просторі України ХХІ століття: збірник матеріалів 
Міжнародної конференції. Київ–Одеса, 28-30 квітня 2015 р. Київ: 
НАКККіМ, 2015. С. 108-110.

39.  Кохан Т.  Г.  Персоналізована історія європейського кі-
номистецтва: потенціал культурологічного аналізу: монографія. 
Київ: Інститут культурології НАМ України, 2021. 320 с.

40.  Кравченко О. В. Культурологія у вимірах традицій акаде-
мічної культури / О. В. Кравченко // Культура України: збірник на-
укових праць. 2013. Вип. 42. С. 59-69.

41.  Кравченко О.  В.  Проблеми наукової інституалізації куль-
турології / О. В. Кравченко // Культура України: збірник наукових 
праць. Київ, 2009. Вип. 27. С. 48-63.

42.  Кривошея Т. О. Дослідження чуттєвої культури в категорі-
ях сучасної гуманітаристики: методологічні принципи / Т. О. Кри-
вошея // Сучасна культурологія: актуалізація теоретико-практич-
них вимірів: колективна монографія / за загальною редакцією 
Ю. С. Сабадаш. Київ: Видавництво Ліра-К, 2019. С. 65-87.

43.  Кристєва Ю. Самі собі чужі / Ю. Кристєва; пер. з французь-
кої. Київ: Видавництво Соломії Павличко «Основи», 2004. 263 с.

44.  Кроче Б. Філософський енциклопедичний словник / наук. 
ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. С. 310.

45.  Крег Е.-Г. Театральна реформа // Універсальний слов-
ник-енциклопедія. 4-те вид. Київ: Тека, 2006.

46.  Кучерюк Д. Ю. Естетика як метатеорія мистецтва // Естетика: 
підручник. Колектив авторів за заг. ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид. допов. 
та перероб. Київ: Центр учбової літератури, 2010. С. 121-164.

47.  Кучерюк Д.  Ю.  Семіологія мистецтва: художній образ, 
символ, знак / Д. Кучерюк // Естетика: підручник. Колектив авторів 
за заг. ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид. допов. та перероб. Київ: Центр 
учбової літератури, 2010. С. 165-197.

48.  Кучерюк Д.  Ю.  Сприйняття мистецтва в культурно-істо-
ричному контексті / Д. Кучерюк // Художня культура: історія, те-



303

орія, практика: збірник наукових статей. Київ: ІПК працівників 
культури, 1997. С. 21-46.

49.  Кушнарьова М.  Б.  Концепція творчої особистості в есте-
тиці італійського Ренесансу / М. Кушнарьова // Автореферат дис-
ертації на здобуття наук. ступеня кандидата філософських наук. 
Спеціальність «естетика» 09.00.08. Київ, 1996. 19 с.

50.  Леви-Брюль Л. // Філософський енциклопедичний словник 
/ наук. ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. 
С. 323.

51.  Левінас Е.  Між нами. Дослідження. Думки про іншого / 
Е. Левінас; пер. з фр. В. Куринський; ред. М. Погребинський та 
ін.; Нац. ун-т «Києво-Могилянська академія». Київ: Дух і Літера: 
Задруга, 1999. 291 с.

52.  Левчук Л. Т. Західноєвропейська естетика ХХ століття: на-
вчальний посібник / Л. Левчук. Київ : Либідь, 1997. 224 с.

53.  Левчук Л.  Т.  Європейський культурний регіон: досвід те-
оретико-практичного паритету / Л.  Т.  Левчук // Актуальні філо-
софські та культурологічні проблеми сучасності: альманах. Київ: 
Видавничий центр КНЛУ, 2007. Вип. 20. С. 83-89.

54.  Левчук Л.  Т.  Інтуїтивізм і питання художньої творчості: 
монографія. Київ : Мистецтво, 1969. 93 с.

55.  Левчук Л. Т. Некласична естетика: досвід першої полови-
ни ХХ століття / Л. Т. Левчук // Естетика: підручник / кол. авт. за заг. 
ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид., перероб. та допов. Київ: Центр учбової 
літератури, 2010. С. 365-400.

56.  Левчук Л. Т. Некласична естетика: досвід другої половини 
ХХ століття / Л. Т. Левчук // Естетика: підручник / кол. авт. за заг. 
ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид., перероб. та допов. Київ: Центр учбової 
літератури, 2010. С. 401-435.

57.  Левчук Л. Т. Предмет естетики / Л. Т. Левчук // Естетика: 
підручник / авт. кол. за заг. ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид., допов. та 
перероб. Київ: Центр учбової літератури, 2010. С. 4-32.

58.  Левчук Л. Т. Психоаналіз і художнє творення (критичний 
аналіз): монографія. Київ: Вища школа, 1980. 160 с.

59.  Лейда Д.  // Брюховецька Л.  Кіномистецтво: навч. посіб. 
Київ: Логос, 2011.



304

60.  Лейтон Ф.  Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Лейтон_Фредерік. Дата звернення: 
18.04.2023.

61.  Литвиненко А. І. Еволюція жанру автобіографії в європей-
ській культурі / А. І. Литвиненко // Науковий вісник Київського на-
ціонального університету театру, кіно і телебачення імені І. К. Кар-
пенка-Карого. Київ: КНУТКіТ імені І. К. Карпенка-Карого, 2023. 
Вип. 32. С. 171-176.

62.  Маланчук-Рибак О. З. Культурологія і мистецтвознавство: 
наукові статуси та взаємовпливи / О. З. Маланчук-Рибак // Вісник 
ЛНАМ. Серія: культурологія. 2016. Вип. 29. С. 58-70.

63.  Малахов В. А. Етика: курс лекцій. Київ: Либідь, 1996. 304 
с. (Трансформація гуманітарної освіти в Україні).

64.  Менжулін В.  І.  Біографічний підхід в історико-філософ-
ському пізнанні: монографія. Київ : НаУКМА: Аграр Медіа Груп, 
2010. 455 с.

65.  Миленька Г.  Д.  Культуротворчий потенціал теоретичної 
спадщини Г. Е. Лессінга: монографія. Київ: Освіта України, 2013. 
312 с.

66.  Мільтон Дж. Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Джон_Мільтон. Дата звернення: 11.02.2023.

67.  Містерія // Літературознавчий словник-довідник / за ред. 
Р. Т. Гром’яка, Ю.  І. Коваліва, В.  І. Теремка. Київ: ВЦ Академія, 
2006.

68.  Оніщенко О. І. Дадаїзм у динаміці розвитку європейського 
авангардизму / О. І. Оніщенко // Культурологічна думка: зб. наук. 
пр. Київ: Інститут культурології НАМ України, 2019. Вип. 16. 
С. 54-62.

69.  Оніщенко О.  І.  Культурологічні виміри інтелектуальної 
прози: від художньої творчості до «ігор розуму»: монографія. Київ: 
Інститут культурології НАМ України, 2021. 352 с.

70.  Оніщенко О. І. Метамодернізм: теоретична реальність чи 
«Фігура Філософії?» / О. І. Оніщенко // Науковий вісник Київсько-
го національного університету театру, кіно і телебачення імені 
І. К. Карпенка-Карого: зб. наук. пр. Київ : КНУТКіТ імені І. К. Кар-
пенка-Карого, 2021. Вип. 27/28. С. 137-144.



305

71.  Оніщенко О.  І.  «Сміх Циклопа» як модель комічного 
Б. Вербера: потенціал теоретико-практичного паритету / О. І. Оні-
щенко // Науковий вісник Київського національного університету 
театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка-Карого: зб. наук. пр. 
Київ: Вид-во Освіта України, 2017. Вип. 20. С. 142-149.

72.  Оніщенко О. І. Художня творчість: досвід естетичного ана-
лізу / О. І. Оніщенко // Естетика: підручник / кол. авт. за заг. ред. 
Л. Т. Левчук. 3-тє вид., допов. та перероб. Київ: Центр учбової лі-
тератури, 2010. С. 267-313.

73.  Оніщенко О. І. Художня творчість у контексті гуманітарно-
го знання: монографія. Київ: Вища школа, 2001. 179 с.

74.  Павлова О. Ю. Онтологічний статус естетичного досвіду: 
монографія. Київ: Парапан, 2008. 262 с.

75.  Панченко В.  І.  Історичні закономірності художнього роз-
витку / В. І. Панченко // Естетика: підручник / кол. авт. за заг. ред. 
Л. Т. Левчук. 3-тє вид., допов. та перероб. Київ: Центр учбової лі-
тератури, 2010. С. 314-364.

76.  Панченко В. І. Основні естетичні категорії / В. І. Панченко 
// Естетика: підручник / кол. авт. за заг. ред. Л. Т. Левчук. 3-тє вид., 
допов. та перероб. Київ: Центр учбової літератури, 2010. С. 76-120.

77.  Панченко В. І. Структура естетичної свідомості / В. І. Пан-
ченко // Естетика: підручник / кол. авт. за заг. ред. Л.  Т.  Левчук. 
3-тє вид., допов. та перероб. Київ: Центр учбової літератури, 2010. 
С. 59-65.

78.  Парахонський Б. О. Методологічні аспекти культурології / 
Б. О. Парахонський // Магістеріум. Київ, 2000. Вип. 5 : Культуро-
логія. С. 4-11.

79.  Пенюк В. Б. Полістилізм в контексті творчості Альфреда 
Шнітке / В. Б. Пенюк // Творчість у контексті розвитку людини: 
матер. міжнар. наук. конф., 23-24 травня. Ч. 1. Київ, 2003. С. 37-39.

80.  Персоналізація // Тлумачний словник української мови 
Електронний ресурс. Режим доступу: https://slovnyk.ua/index.
php?swrd=персоналізація. Дата звернення: 25.09.2022.

81.  Піндар Електронний ресурс. Режим доступу: https://
uk.wikipedia.org/wiki/Піндар. Дата звернення: 14.11.2021.



306

82.  Піндар. Перша Піфійська ода до Гієрона, переможця в зма-
ганні на колісницях // Антична література: хрестоматія / упоряд. 
О. І. Білецький. Київ: Рад. школа, 1968. С. 154-160.

83.  Попович М. В. Наука як частина культури // Вісник НАН 
України. 2007. № 6. С. 49-54.

84.  Рьоскін Дж. // Зарубіжні письменники: енциклопедичний 
довідник: у 2 т.  / за ред. Н. Михальської, Б. Шавурського. Терно-
піль: Богдан, 2006. Т. 2. С. 417.

85.  Рикер П. // Філософський енциклопедичний словник / наук. 
ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. С. 549-550.

86.  Сабадаш Ю.  С.  Культуротворчий потенціал мистецтвоз-
навства: до постановки проблеми / Ю. С. Сабадаш // Сучасна куль-
турологія: актуалізація теоретико-практичних вимірів: колективна 
монографія / за заг. ред. Ю. С. Сабадаш. Київ: Видавництво Ліра-К, 
2019. С. 164-183.

87.  Саленко О. П. Синестезія в контексті арт-терапії / О. П. Са-
ленко // Автореферат дис. … канд. філос. наук: 09.00.08 / Нац. ун-т 
«Києво-Могилянська академія». Київ, 2016. 20 с.

88.  Сарнавська О. В. Синестезійні витоки естетичної чуттєво-
сті / О.  В.  Сарнавська // Автореферат дис. … канд. філос. наук: 
09.00.08. Київ, 2011. 16 с.

89.  Станіславська К. І. Мистецько-видовищні форми сучасної 
культури: монографія. Київ : НАКККіМ, 2012. 320 с. + іл.

90.  Тайлор Е.-Б. // Філософський енциклопедичний словник 
/ наук. ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. 
С. 627.

91.  Татаркевич В.  Історія шести понять: монографія / В.  Та-
таркевич; пер. з пол. В. Корнієнка. Київ: Юніверс, 2001. 368 с. + 
бібліогр. 28 с.

92.  Ткачук Б.  О.  Репрезентація культурної пам’яті в процесі 
збереження ідентичності / Б. О. Ткачук // Вісник Львівського уні-
верситету Електронний ресурс. Режим доступу: https://vl.ukma.edu.
ua/. Дата звернення: 07.03.2024.

93.  Трубачова Н. М. Естетичні проблеми сучасного мистецтва: 
монографія / Н. М. Трубачова. Харків : ХНУ імені В. Н. Каразіна, 
2017. 232 с.



307

94.  Троєльникова Л. О. «Політес Просвітництва» Філіпа Рено 
і французький культурно-просвітницький ландшафт: культуроло-
гічний «ескіз» / Л. О. Троєльникова // Науковий вісник Київсько-
го національного університету театру, кіно і телебачення імені 
І. К. Карпенка-Карого. Київ, 2023. Вип. 32. С. 154-163.

95.  Туріна О.  А.  Музичне мистецтво як унікальний фактор 
формування творчих здібностей креативної особистості / О. А. Ту-
ріна // Творчість у контексті розвитку людини: матер. міжнар. наук. 
конф., 23-24 травня. Київ, 2003. С. 44-46 .

96.  Холодинська С. М. Михайль Семенко: культуротворчі по-
шуки на теренах українського футуризму: монографія. Київ: Ви-
давництво Ліра-К, 2018. 292 с .

97.  Холодинська С.  М.  Теоретичні засади культурологічного 
підходу: до постановки проблеми / С. М. Холодинська // Гуманітар-
ний часопис: зб. наук. пр. Нац. аерокосмічного ун-ту ім. М. Є. Жу-
ковського «Харків. авіац. ін-т». Харків: ХАІ, 2017. № 2. С. 12-23 .

98.  Холодинська С. М. Філософські засади французької гума-
ністики / С.  М.  Холодинська // Українська культура: минуле, су-
часне, шляхи розвитку: зб. наук. пр.: Наук. зап. Рівненського держ. 
гуманітарного ун-ту. Рівне: РДГУ, 2020. Вип. 35. С. 20-28 .

99.  Хома О. І. Сучасне глобальне декартознавство / О. І. Хома 
// Sententiae. Вінниця: ВНТУ, 2019. № 2 (XXXVIII). С. 112-119 .

100.  Черепанин В. М. Трансформація візантійського іконогра-
фічного канону в мистецтві некласичної естетики / В. М. Черепа-
нин // Автореф. дис. … канд. філос. наук: 09.00.08 / НАН України. 
Київ, 2008. 16 с .

101.  Чернець В.  Г.  Персоналізація як теоретичний принцип 
аналізу історії культури / В. Г. Чернець // Актуальні філософські 
та культурологічні проблеми сучасності: альманах. Київ: Видавн. 
центр КНЛУ, 2003. Вип. 11. С. 208-214 .

102.  Чікарькова М.  Ю.  Середньовічні витоки стріт-арту / 
М. Ю. Чікарькова // Вісник Маріупольського державного універси-
тету. Сер.: філософія, культурологія, соціологія. Маріуполь: МДУ, 
2020. С. 99-106 .

103.  Шадманов К. Б. До історії становлення системи основних 
понять англійської філософії: філософська площина / К.  Б.  Шад-
манов // Вісник Маріупольського державного університету. Сер.: 



308

філософія, культурологія, соціологія. Маріуполь: МДУ, 2018. Вип. 
16. С. 25-32 .

104.  Шелякіна А. В. Засадничі принципи «наукової естетики» 
Томаса Манро / А.  В.  Шелякіна // Автореф. дис. … канд. філос. 
наук: 09.00.08. Луганськ, 2008. 16 с .

105.  Шефтсбері А. Е. // Філософський енциклопедичний слов-
ник / наук. ред. Л. В. Озадовська, Н. П. Поліщук. Київ: Абрис, 2002. 
С. 720-721 .

106.  Шиллер Й. Ф. // Шевченківська енциклопедія: у 6 т. / го-
лов. ред. М. Г. Жулинський. Київ: Ін-т літератури ім. Т. Г. Шевчен-
ка НАН України, 2015. Т. 6. С. 974-975

107.  Щербань О. О. Художній твір як символічна структура / 
О.  О.  Щербань // Актуальні філософські та культурологічні про-
блеми сучасності: альманах. Київ: Видавничий центр КНЛУ, 2004. 
Вип. 13. С. 61-69 .

108.  Щербина О., Щербина Н. Джон Лок про мовчання як ар-
гумент і прояв поваги в аргументації / О. Щербина, Н. Щербина // 
Sententiae. 2019. Vol. XXXVIII, iss. 2. С. 6-18 .

109.  Юхимик Ю. В. Античний мімезис в інтерпретації Плато-
на і Арістотеля / Ю. В. Юхимик // Актуальні філософські та куль-
турологічні проблеми сучасності: альманах. Київ: Видавничий 
центр КНЛУ, 2004. Вип. 13. С. 84-90 .

110.  Юхимик Ю.  В.  Мімезис: естетико-мистецтвознавчий 
аналіз засадничого принципу класичного мистецтва: монографія. 
Київ: Експрес, 2005. 177 с .

111.  Alexander J.  Cultural Trauma and Collective Identity / 
J.  Alexander, R.  Eyerman, B.  Giesen, N.  J.  Smelser, P.  Sztompka. 
Berkeley, CA ; London: University of California Press, 2004. 327 p.

112.  Andron S. Selling streetness as experience: The role of street 
art tours in branding the creative city / S. Andron // The Sociological 
Review. 2018. Vol. 66, iss. 5. P. 1036-1057.

113.  Berenson B.  The Florentine Painters of the Renaissance: 
monograph / B.  Berenson. 3rd ed. London ; New York: The 
Knickerbocker Press, 1909.

114.  Berlin G. M. Banfi: monograph. Padova: 1943.
115.  Bosanquet B.  A History of Aesthetic: monograph. Cornell 

University Library, 1904. 540 p.



309

116.  Collingwood R. G. An Autobiography: monograph. London: 
Oxford University Press, 1944.

117.  Collingwood R. G. The Principles of Art: monograph. Oxford: 
Clarendon Press, 1938.

118.  Joseph Addison // Internet Speculative Fiction Database 
Електронний ресурс. 1995. Режим доступу: https://isfdb.org/. Дата 
звернення: 19.06.2022

119.  Lee Vernon. // Grove Art Online / J.  Turner. Oxford; New 
York: OUP, 1998. ISBN 978-1-88444-605-4.

120.  Moccher E. C. Philosophy and biography: the case of David 
Hume // The Philosophical Review. 1950. Vol. 59, no. 2. P. 184-201

121.  Reynolds J.  // Newman J.  Reynolds and Hole. L.: Royal 
Academy of Arts, 1986. P. 344-354.

122.  Steele R.  // Encyclopædia Britannica The First Publication. 
London, 1768.

123.  Scharfstein B.  A.  The Philosophers: Their Lives and the 
Nature of Their Thought: monograph. New York: Oxford University 
Press, 1989. ix, 486 p.

124.  Weiner A. Making Sense of the War. The Second World War 
and the Fate of Bolshevik Revolution: monograph. Princeton: Princeton 
University Press, 2001. 416 p .

125.  Wohlrab C.  Non-finito als Topos der Moderne: die 
Marmorskulpturen von Auguste Rodin. Paderborn: Wilhelm Fink 
Verlag, 2016. ISBN 978-3-7705-5985-5. S. 9-47, 219-247.



Наукове видання

МАРИНА ТЕРНОВА

РОБІН ДЖОРДЖ КОЛІНГВУД:
ЕСТЕТИКО-МИСТЕЦТВОЗНАВЧІ ВИМІРИ  

АНГЛІЙСЬКОГО КУЛЬТУРОТВОРЕННЯ

Монографія

Керівник видавничого проєкту Віталій Зарицький 
Комп'ютерний дизайн Олена Щербина

Авторська редакція

Підписано до друку 15.12.2025. Формат 60х84 1/16.
Папір офсетний. Друк офсетний. Гарнітура Times New Roman.

Умовн. друк. аркушів – 18,01. Обл.-вид. аркушів – 15,57.
Тираж 300 

Видавець і виготовлювач: ТОВ «Видавництво Ліра-К»
Свідоцтво № 3981, серія ДК.

03115, м. Київ, вул. С. Чобану, 24
тел.: (050) 462-95-48; (067) 820-84-77

Сайт: lira-k.com.ua, редакція: zv_lira@ukr.net


